
Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Pág. 
Introducción ......................................................................................     3
Inauguración .....................................................................................    5
Conferencia inaugural: Las Nuevas Perspectivas de la Justicia 
Intercultural en Latinoamérica ...........................................................    8
Situación actual de las reformas en materia de derechos de los 
pueblos y comunidades indígenas en Latinoamérica ......................  14
Diseño e implementación del sistema de justicia bilingüe en 
Guatemala y México .........................................................................  27
El ejercicio de la justicia indígena y experiencias de coordinación
con la justicia estatal .........................................................................  34
Presentación del informe “Los pueblos indígenas frente a la 
reforma procesal penal en Oaxaca” ..................................................  45
Presentación del “Protocolo de actuación para quienes imparten
justicia en casos que involucren derechos de personas, 
comunidades y pueblos indígenas” ..................................................  57
Sentencias relevantes en materia de justicia intercultural y bilingüe 
que involucran a personas, pueblos y comunidades indígenas ........  66
Interdisciplinariedad en el sistema de Justicia Intercultural ..............  78
Clausura ...........................................................................................  89 
Conclusiones ....................................................................................  91
Participantes .....................................................................................  93
Créditos, reconocimientos y agradecimientos ..................................  95

Contenido



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Introducción

“La construcción plural exi-
ge el abandono de la dis-
cusión folklórica, abandonar 
la idea de ser objeto de 
estudio para constituirse en 
sujeto de transformación; y 
al ser sujeto de transforma-
ción, construir las condicio-
nes óptimas para ser sujeto 
de derecho”1 .

Oaxaca es la entidad federativa más rica, cultural y lingüísticamen-
te, del país; en este estado conviven 15 pueblos indígenas y el pue-
blo negro afromexicano; de igual forma, se hablan un aproximado 
de 176 variantes lingüísticas; y 417 de sus 570 municipios, se ri-
gen por sus propios sistemas normativos. Toda esta riqueza fue el 
motivo para que Oaxaca fuera el espacio propicio y sede indiscuti-
ble del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural.

El presente documento concentra las voces vertidas durante el 
Primer Congreso, celebrado en la ciudad de Oaxaca de Juárez, 
durante los días 5 y 6 de diciembre del año 2014 y organizado por 
el Centro Profesional Indígena de Asesoría, Defensa y Traducción 
(CEPIADET A.C.). Este Congreso pretende ser un espacio de aná-
lisis, discusión, compartencia y reflexión de las diversas experien-
cias latinoamericanas en materia de justicia intercultural, teniendo 
como piedra angular el pluralismo jurídico y la coordinación entre 
las justicias estatales y las de los pueblos y comunidades indígenas.

Durante los dos días en que se desarrolló el evento, se contó con 
la invaluable participación y aportación de numerosos académicos, 
funcionarios públicos y representantes de pueblos originarios de 
diversos países como: Bolivia, Colombia, Ecuador, Guatemala, 
Perú y, naturalmente, México. Con sus magistrales exposiciones, 
las y los expertos mostraron las múltiples situaciones, retos, obs-
táculos y avances que en materia de reconocimiento y ejercicio de 
derechos de pueblos indígenas se vive en cada uno de sus países.

El congreso dio inicio, con la magistral intervención de Amílcar Pop 
Ac quien presentó la ponencia denominada “Las nuevas perspec-
tivas de la justicia intercultural en Latinoamérica”, posteriormen-
te se dio paso al desarrollo de paneles de análisis y discusión, 
donde las y los ponentes trataron los siguientes temas, que son 
de gran relevancia para el contexto indígena actual de la región:

1Pop Ac, Amilcar, durante la conferencia magistral del Primer Congreso Latinoa-

mericano de Justicia Intercultural, en el año 2014.

3



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

	 • Situación actual de las reformas en materia de derechos de los pueblos y comunida-
des indígenas en Latinoamérica.

	 • Diseño e implementación del sistema de justicia bilingüe en Guatemala y México.
	 • El ejercicio de la justicia indígena y experiencias de coordinación con la justicia esta-

tal.
	 • Sentencias relevantes en materia de justicia intercultural y bilingüe que involucran a 

personas, pueblos y comunidades indígenas.
	 • La interdisciplinariedad en el sistema de justicia intercultural.

Además de las mesas anteriores, se realizó la presentación del informe denominado: Los 
pueblos indígenas frente a la reforma procesal penal en Oaxaca, generado por CEPIADET; y 
del Protocolo de actuación para quienes imparten justicia en casos que involucren derechos 
de personas, comunidades y pueblos indígenas, publicado por la Suprema Corte de Justicia 
de la Nación. 

Todas las exposiciones estuvieron acompañadas de un interesante nivel de análisis y debate, 
dada la experiencia y conocimiento de las y los ponentes, así como del público asistente; al 
final, se llegó a valiosas reflexiones e importantes propuestas y recomendaciones que aquí 
compartimos con ustedes.

Deseamos aclarar que el contenido del presente documento responde, inicialmente, a las dife-
rentes ponencias y disertaciones de cada uno de los y las panelistas, sin embargo debido a la 
extensión de las mismas, hubo necesidad de sintetizar, y en ocasiones parafrasear la informa-
ción compartida. Por ello, CEPIADET se hace responsable del contenido final del documento 
y de las inconformidades que en un futuro pudieran suscitarse. 

Agradecemos el apoyo del Instituto Nacional de Lenguas Indígenas (INALI) y de la Secretaría 
de Desarrollo Social y Humano del Gobierno del Estado de Oaxaca (SEDESOH) por su apor-
tación para la realización de este evento; así como al Tribunal Electoral del Poder Judicial del 
Estado por el apoyo prestado; un agradecimiento especial a la Biblioteca Juan de Córdoba, 
sede de este tan importante evento. Vaya también un reconocimiento y agradecimiento a todas 
las personas que pusieron su granito de arena, en especial a las y los integrantes de CEPIA-
DET.

Esperamos que las Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural ha-
gan eco en la mente de las y los lectores, de las y los participantes y de las y los ponentes, 
para que en un futuro volvamos a encontrarnos, pero principalmente, para que logremos trans-
formar la realidad de los pueblos de nuestra América India.

4



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Inauguración

El día cinco de diciembre 
del año 2014, dieron inicio 
las actividades del Primer 
Congreso Latinoamericano 
de Justicia Intercultural, cele-
brado en la ciudad de Oa-
xaca de Juárez.

El evento tomó lugar en las instalaciones de la Bibliote-
ca de Investigación Juan de Córdova del Centro Cultu-
ral San Pablo. Y dio comienzo con el acto de inauguración, 
en el cual estuvieron presentes las siguientes personas:

        Lic. Tomás López Sarabia
        Lic. Alejandro López Jarquín
        Dr. Michael Swanton
        Ing. Jorge Toledo Luis
        Lic. Luis Arturo Fuentes 
        Dr. Salvador Sigüenza Orozco 
        Lic. Jaquelina Ortega Ramírez
        Lic. Juanita Arcelia Cruz

La primera persona en hacer uso de la palabra y dar la bienveni-
da a las y los asistentes fue el licenciado Tomás López Sarabia, 
presidente de CEPIADET, quien saludando en lengua mixteca, ex-
ternó lo siguiente: 

Muy buenos días a todos y todas, señores, señoras, hermanos, 
hermanas que provienen de distintas partes de la república, de 
América Latina, Colombia, Ecuador, Bolivia, que nos acompañan 
el día de hoy; autoridades que nos honran con su presencia en 
la mesa de presídium. Muchísimas gracias por acompañarnos en 
este espacio de reflexión; en este Congreso Latinoamericano de 
Justicia Intercultural.  
 

5



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Posterior a su discurso de bienvenida, manifestó que desde la fundación de CEPIADET, los 
jóvenes que integran dicha asociación, han soñado con construir puentes de diálogo entre 
autoridades indígenas y autoridades estatales. Además, recordó que dichos puentes permiten 
reducir, lo que bien llama Rodolfo Stavenhagen: la brecha de implementación. 

Resaltó que desde hace aproximadamente dos años, en alianza con otras instituciones guber-
namentales y no gubernamentales, CEPIADET ha establecido acciones que permitan tender 
este puente de diálogo entre comunidades y autoridades judiciales, tales como: seminarios, 
talleres y mesas de trabajo. Es por ello, el interés de generar este espacio de análisis y com-
partencia de experiencias de los distintos Estados latinoamericanos que se congregaron en 
este evento.

Rememoró que los pueblos indígenas que viven en este continente han sido víctimas de múl-
tiples atropellos a sus derechos elementales, derechos que inalienablemente les corresponde 
ejercer, no obstante, en muchos de los casos se carece de los mecanismos adecuados para 
que se les garanticen en los distintos ámbitos. Agregó que en el transcurso del tiempo, se han 
observado reformas a cuentagotas que van reconociendo sus derechos, sin embargo, algo 
que debe de quedar muy claro, es que las reformas legales no transforman realidades. Ante 
esto, resaltó la importancia de generar este tipo de encuentros que permitan compartir expe-
riencias desde cada uno de los espacios de justicia; en tal sentido, reconoció que no existen 
sistemas de justicia mejores que otros, sino, sistemas complementarios que pueden convivir 
de una manera armónica y respetuosa, siempre y cuando exista una simetría en su relación.

La segunda participación estuvo a cargo del Lic. Alejandro López Jarquín, titular de la SE-
DESOH, quien saludó a todas y todos los asistentes e inmediatamente reflexionó sobre la deu-
da histórica que los gobiernos latinoamericanos tienen con los pueblos indígenas. Además, 
mencionó que ha habido reformas que han tratado de llevar al marco legal y las constituciones 
el reconocimiento pleno de los derechos de estos pueblos originarios, sin embargo, no han 
sido suficientes. Por ello dijo, que experiencias de este tipo y el intercambio de puntos de vis-
ta de lo que en diferentes países se realiza, sin duda tiene que servir para tomar decisiones 
importantes. 

También anunció que, actualmente, en el estado de Oaxaca existe una iniciativa de reforma 
constitucional en el congreso estatal, que sin duda puede ser de avanzada a nivel nacional por 
el alcance que esta puede tener.

6



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Compartió que desde la SEDESOH, también llevan  a cabo acciones en materia de derechos 
de los pueblos indígenas y que este tema, es uno de los ejes transversales del plan estatal de 
desarrollo, a través del fondo de coinversión social que se traduce en un programa que une 
esfuerzos con la sociedad civil y que actualmente se han acompañado alrededor de 35 proyec-
tos en materia de derechos de los pueblos indígenas. También manifestó estar convencido de 
que la sociedad civil es fundamental para lograr los cambios en el país y que la omisión de los 
gobiernos, en todos los niveles, ha sido subsanada por este sector organizado quienes en todo 
momento han puesto en la agenda nacional temas tan importantes como el de los derechos 
de los pueblos indígenas. Por ello, reconoció a CEPIADET A.C., por encabezar esta iniciativa, 
quien ha colaborado durante tres años con la SEDESOH.

Por último, externó que los derechos de los pueblos indígenas no se circunscriben solamente 
a garantizar el derecho a la alimentación, a la salud, a la vivienda, sino que también involucra 
el acceso a la justicia que durante muchos años les ha sido negada. 

Continuando con el acto de inauguración, el siguiente en hacer uso de la palabra fue el Dr. 
Michael Swanton, coordinador general del Centro Cultural San Pablo, quien, en un primer 
momento, reconoció el valor histórico de la sede del evento, resaltando que en ese recinto se 
emprendió un proyecto que hoy día se llama planeación lingüística, a través de una red de 
conventos en todo el estado de Oaxaca. 

Posteriormente, describió que en el marco de ese plan, se emprendieron actividades como 
la elaboración de gramáticas, diccionarios, la promoción de la lectoescritura como parte del 
proceso de evangelización y la colonización de esta región; y entre los resultados de esta em-
presa resaltó el uso de diferentes lenguas de Oaxaca en el ámbito jurídico. Agregó que existen 
cientos de testimonios en lenguas indígenas de la época colonial y que era común, por ejem-
plo, para un chocholteco redactar el testamento de sus bienes en chocholteco; que los títulos 
de las comunidades se redactaran en zapoteco; que delante del alcalde mayor, más o menos 
como juez de distrito, la gente presentara sus testimonios en mixteco y que dichos testimonios 
se encuentran en el archivo histórico del poder judicial.

Por lo anteriormente expuesto, aseveró que fue apropiada la elección de ese espacio para 
la realización del Primer Congreso; justamente en un lugar donde, en otros momentos, se ha 
tratado de crear una política intercultural.

Para finalizar su intervención, deseó que el evento fuese totalmente exitoso y acto seguido, 
siendo las diez de la mañana con veinte minutos del día cinco de diciembre de dos mil catorce 
declaró inaugurado el Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural. 

7



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Conferencia inaugural: 
Las Nuevas Perspectivas 
de la Justicia Intercultu-
ral en Latinoamérica

Amílcar de Jesús Pop Ac

“…la construcción plural exi-
ge el abandono de la discu-
sión folklórica, abandonar la 
idea de ser objeto de estudio 
para constituirse en sujeto de 
transformación; y al ser suje-
to de transformación, cons-
truir las condiciones óptimas 
para ser sujeto de derecho”.

El conferencista inició su intervención externando que era un 
privilegio dar comienzo con las reflexiones del Congreso, es-
perando que uno de los resultados fuese la planificación de 
acciones en todo el continente.

A continuación, planteó que el primer gran reto que tiene 
América Latina es buscar y generar las condiciones óp-
timas para un diálogo y un intercambio conceptual y fi-
losófico. Así mismo reconoció la influencia de México en la 
construcción de lo que hoy día se llama el derecho social, e 
hizo mención de la frase célebre de Benito Juárez: “El respeto 
al derecho ajeno es la paz”, destacando su aspecto filosófico 
y conceptual. 

Continuando con su disertación, y tomando como referencia 
la otredad de la que habla Luis Villoro, aseveró que la justicia 
debe construirse permanentemente, no sólo a partir del 
individuo y su colectivo, sino a partir, también, del otro y 
del pensamiento del otro, agregando que es ahí donde debe 
fincarse la discusión filosófica-conceptual, pues es necesario 
construir un modelo estatal donde converjan los postulados fi-
losóficos.

Prosiguió planteando que las nuevas condiciones de diálogo 
deben darse, como menciona Enrique Valencia, en relacio-
nes simétricas, ya que se debe comprender la diversidad de 
la construcción conceptual epistemológica y axiológica del 
mundo indígena; asumiendo que el respeto a las culturas debe 
partir de reconocer que los indígenas producen conocimiento 
desde su propia lógica filosófica.

Para contextualizar su idea de llegar a un proceso de cons-
trucción pluralista, hizo referencia histórica de los diferentes 
momentos de la vida de los pueblos indígenas en América La-
tina, desde la colonización hasta la transición de un Estado 
homogéneo a un Estado plural. En este orden de ideas expuso 
el siguiente planteamiento:

8



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

¿Cómo salir de la integración social, del llamado indigenismo y pasar a un proceso de cons-
trucción plural? 

Para dar respuesta a esta interrogante, el maestro Amilkar expuso que la construcción plural 
exige el abandono de la discusión folklórica, abandonar la idea de ser objeto de estudio 
para constituirse en sujeto de transformación; y al ser sujeto de transformación, cons-
truir las condiciones óptimas para ser sujeto de derecho. La idea anterior se vio reforzada 
al exponer que lo que hoy el ser social conoce como ciudadanía no es completa para pueblos 
indígenas y si no se ha alcanzado el ser sujeto de derecho, no existe el diálogo en igualdad 
ni en condiciones simétricas. Además, describió de manera puntual que la transición del ser 
objeto de estudio al ser sujeto de derecho implica el camino de la construcción conceptual de 
la ciudadanía plena, no de la imposición del ejercicio de ciudadanía. 

Un planteamiento sustancial que el ponente puso sobre la mesa consistió en las siguientes 
preguntas: ¿Quién es el indio? ¿Qué es el indio? ¿Piensa el indio? ¿Produce cultura el indio? 
¿Es o no una bestia? ¿Es o no propiedad?

En este orden de ideas, reflexionó sobre lo siguiente: desde hace cuatrocientos cincuenta 
años se discute eso, pero si no tenemos ciudadanía plena y si no somos sujetos de dere-
cho, el debate continúa; el debate no ha terminado.

Respecto a sus preguntas, puso de referencia a tres autores, los dos primeros, Miguel Ángel 
Asturias2 y Severo Martínez Peláez3  dan una definición aberrante de lo que es el indio, sin 
embargo del tercero, Carlos Guzmán, refiere lo siguiente: si bien es cierto, el indio es el pro-
ducto de la necesidad del colonizador, ahora un dominante sobre un dominado, en una lógica 
de relación de explotación económica; también es cierto que el llamado indio, responde a su 
propia visión ideológica y filosófica, genera su propia cultura, su propio conocimiento e inicia 
desde un primer choque (brutales, sangrientos) mecanismos de resistencia cultural. 

2Miguel Ángel Asturias: el indio es un ser primero anormal, feo, moreno, pelo parado, labios gruesos, mirada perdi-

da, alcohólico, delincuente, vive en chozas y pueblos que aluden a la entrada al inframundo, la única solución a ese 

problema es su aniquilación total o el mestizaje.
3Severo Martínez Peláez: el indio es una ficción, una ficción creada por el colonizador en virtud de su necesidad de 

ejercer una relación de explotación sobre un dominado; el indio como una explotación económica y la necesidad de 

garantizar el modelo de explotación.

9



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Atendiendo a la idea de la resistencia, recordó que hay una permanente necesidad de resistir 
al cambio y el mundo indígena reacciona al cambio y entonces, recalcó otro elemento impor-
tante para el análisis ¿cómo nuestros pueblos indígenas y cómo los pueblos indígenas hemos 
resistido al cambio y a la imposición?.

En este sentido, el ponente mencionó que la resistencia cultural fue interpretada por antro-
pólogos como la necesidad de la creación de reductos culturales. Entonces, el siguiente reto 
sería: la construcción de la pluralidad a partir de relaciones simétricas y el diálogo filosófico 
conceptual y no legitimar, ni legislar reductos culturales. Para continuar, expuso que la nece-
sidad de la construcción plural nos lleva a pensar cómo reconfigurar al Estado, cómo lograr la 
verdadera transformación orgánica de este ente, en cuanto a justicia y en la transformación 
epistemológica del derecho y del nuevo modelo de derecho plural. Por lo tanto recomendó 
reconocer los aportes y los nuevos axiomas o los históricos axiomas del mundo indígena.

Invitó a los asistentes a no replicar el concepto de derechos humanos ni los axiomas de occi-
dente para evitar convertirse, en lo que él llama, doctrineros del derecho, sino por el contrario 
tener la capacidad de llegar a la profundidad axiológica de nuestra visión filosófica. Reforzó 
esta idea comentando algunos antecedentes históricos que han ocurrido en países latinoame-
ricanos sobre el fenómeno de los doctrineros, donde, bajo la idea de tener supuestos avances, 
se adoptaban mecanismos prefabricados para dar solución a los problemas del otro, sin tomar 
en cuenta sus propios axiomas.

El expositor prosiguió con la importancia de la recuperación de nuestra filosofía, para ello citó 
a dos personajes: Carlos Lenkersdorf y Benito Juárez, que coinciden en el discurso nosótrico. 
Agregó que lo anterior es indispensable para posteriormente transitar a la coordinación y llegar 
a la construcción de la ciudadanía plena. 

Continuando con su intervención, atrajo dos buenas experiencias en la lucha de los pueblos 
indígenas (Bolivia y el sur de México), sin embargo recalcó que al no haber una transforma-
ción institucional, estructural y orgánica del Estado, sería la fuerza social el principal elemento 
transformador de éste. 

Retomando la idea anterior y para concluir con su disertación, el maestro Amilkar reflexionó 
sobre lo siguiente:

“¿Qué modelo de Estado? No podemos discutir el nuevo modelo, no podemos discutir el 
nuevo sistema jurídico, no podemos discutir pluralidad, si no hemos construido el modelo de 
ciudadanía”. 

10



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

De esta manera el ponente concluyó diciendo que los pendientes son muchos: el diálogo con-
ceptual y filosófico, la construcción de la ciudadanía plena en otro contexto y en otros concep-
tos axiológicos; y en ese otro contexto axiológico ser sujetos de derecho, para sólo entonces 
pensar en la suma de fuerzas políticas y sociales que logren la transformación orgánica del 
Estado y de esta manera poder hablar de pluralidad jurídica.

11



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Comentario:  Estoy convencido, como mu-
chos, que particularmente en México, la vio-
lación al estado de derecho, la barbarie y la 
impunidad no se puede superar con discursos 
falaces e infames, terribles. Por otra parte me 
parece que la alusión que haces respecto de 
Don Benito Juárez y la otredad, es equivoca-
da si la quieres trasladar a tratar de construir 
categorías de orden filosófico, conceptual, 
epistemológico, para entender el derecho in-
dígena, principalmente porque Juárez fue un 
liberal e incluso no fue bien visto por los gru-
pos indigenistas, me parece que tu referencia 
a esa frase tan emblemática en América Lati-
na y en el mundo no es adecuada.

Pregunta: ¿Cómo podemos transformar, el 
hecho de que nos vean como una amenaza, 
cómo podemos transformarlo para que la co-
munidad logre abrirse con nosotros, ya que es 
muy difícil?

Sesión de preguntas y comentarios del público:

Respuesta del ponente: El análisis de la otre-
dad, si bien es cierto, nace en esa dimensión 
liberal y eurocéntrica, es la lógica de los interio-
rizados, es la lógica de la dicotomía, de la jerar-
quía, también es cierto que es una metodología 
en la filosofía social, la sociología y en esa lógica 
podemos utilizar esa metodología para iniciar a 
construir nuevos paradigmas, en esa construc-
ción de otredad.

Respuesta:  Es un poco complicado, depen-
diendo de quiénes somos y dependiendo de qué 
identidad tengo, de ¿quién soy? Si soy ajeno, 
todo ajeno genera temor, si voy con un discurso 
distinto, todo discurso distinto genera desconfian-
za. ¿Cómo penetrar y para qué penetrar un mun-
do? Que llegue alguien a un espacio colectivo, 
pues ese no es el problema, pero que llegue con 
intenciones, pues conozcamos las intenciones. 
Pero si evidentemente queremos penetrar mun-
dos distintos con objetivos para transformar, por 
supuesto que va a haber lo que llamamos la re-
sistencia cultural natural justa; entonces es cues-
tión de entendernos a nosotros mismos; para qué 
llego a tal lugar y en qué condiciones llego y qué 
rol identitario juego en ese contacto nuevo.

12



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Pregunta en línea: ¿Cómo evitar un nuevo 
adoctrinamiento hacia las comunidades indí-
genas?, si tenemos que:

1.- Los derechos humanos son resultado de 
una cultura concreta occidental.

2.- Dentro del marco de los derechos huma-
nos empieza a formularse la reivindicación y 
reconocimiento de los derechos de los pue-
blos indígenas y más aún como lo mencionó 
en su disertación, aún se está discutiendo 
¿qué es el indio? Quizá sería necesario intro-
ducir, lo que empieza a utilizarse en algunos 
círculos académicos más latinoamericanos, la 
descolonización del pensamiento y del cono-
cimiento.

Respuesta: El diálogo conceptual, para mí es 
muy importante porque los derechos humanos 
como categorías y conceptos, deben pasar por 
el diálogo y la discusión conceptual de ambas fi-
losofías del derecho. Algunos comunitarios indí-
genas piensan que hablar de derechos humanos 
significa retroceder; a lo máximo que ha llegado 
Naciones Unidas son a los derechos humanos de 
primera, segunda y tercera generación. En este 
sentido, el mundo indígena dice: mira pues, qué 
atrasados están, porque nosotros ya superamos 
los derechos humanos nuestros y hemos alcan-
zado una verdad de coexistencia en donde hay 
tres elementos: ser humano, naturaleza y cos-
mos; y en esa lógica producimos conocimiento, 
un modelo económico, producimos nuestro siste-
ma jurídico y nuestro sistema político. Entonces 
¿cómo evitar el adoctrinamiento? ¿Cómo evitar 
ser doctrinero? Pues, entendiendo que lo que el 
otro tiene es mucho mejor que lo que yo tengo y 
que creo que es lo máximo.

13



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Situación actual de las 
reformas en materia de 
derechos de los pueblos 
y comunidades indíge-
nas en Latinoamérica

Moderadora: Juanita 
Arcelia Cruz Cruz

“… Oaxaca como pionero 
en reconocer los derechos 
de los pueblos indígenas.”

La moderadora del primer panel dio la bienvenida a las y los 
asistentes del Congreso e inmediatamente, abrió el análisis del 
tema resaltando al estado de Oaxaca como pionero en recono-
cer los derechos de los pueblos indígenas. Posteriormente, hizo 
un recuento de las constituciones a nivel Latinoamérica, desta-
cando la de los siguientes países: Nicaragua en 1980, Guate-
mala en 1985, Brasil en 1988, Paraguay en 1992, Argentina y 
Bolivia en 1994. 

Además mencionó la relevancia del Convenio 169 de la Orga-
nización Internacional del Trabajo para la temática analizada en 
la mesa. Recalcó que en el año 2001, se dio una reforma im-
portante en México, que contemplaba algunos derechos de los 
pueblos indígenas, sin embargo es limitada y señaló también, la 
importancia de la Declaración de las Naciones Unidas sobre los 
Derechos de los Pueblos Indígenas aprobada en el 2007.

La diputada, como integrante de la actual legislatura del estado 
de Oaxaca, compartió la situación actual que guarda la iniciativa 
de reforma constitucional, destacando que es una reforma de 
avanzada, que modifica treinta y seis artículos, de igual forma, 
resaltó que la consulta y la autonomía de los pueblos y comu-
nidades indígenas son los temas de mayor relevancia en esta 
iniciativa y que dicha reforma se encuentra en dictamen. 

14



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Concluyó su participación mencionando los nombres de los integrantes de la mesa y ensegui-
da cedió la palabra al Dr. Diego Iturralde Guerrero.

Diego Iturralde Guerrero

“...porque el sujeto de este 
conjunto de derechos por 
primera vez es la colectivi-
dad, no son derechos de los 
indígenas, son derechos de 
las colectividades indígenas 
en tanto colectividades.”

El Dr. Diego Iturralde saludó a los presentes, se mostró agra-
decido por la invitación y comenzó su intervención con una pri-
mera reflexión, en la cual mencionó que en los últimos 40 años 
de reformas constitucionales han interactuado tres fuerzas: el 
movimiento indígena, el Estado y la comunidad internacional. 

Respecto de la fuerza del movimiento indígena, comentó que 
actualmente tiene una desaceleración, después de haber teni-
do un auge desde la década de los ochentas hasta el año 2010, 
y que en su último momento de ascenso se buscaba la reivindi-
cación de la justicia, de los bienes materiales, que se apliquen 
las leyes y que se respeten a las autoridades, es decir, que se 
hiciera una reforma legal y una reforma de la constitucionalidad 
del Estado, en las cuales se diera una variación de la correla-
ción de fuerzas en términos de la juridicidad de la vida social.

Lo anterior, planteó el ponente, ocurre al mismo tiempo que 
la reforma neoliberal del Estado, la cual se da para responder 
a las nuevas condiciones de la globalización, que implicaron 
cambios en la naturaleza del Estado, en sus políticas, en la 
descentralización de las responsabilidades, en la liberación de 
los mercados y en la privatización de las empresas públicas; 
todo esto, distinto de lo que el movimiento indígena buscaba. 
En el ámbito internacional, organizaciones internacionales gu-
bernamentales y no gubernamentales entraron con mucha más 
fuerza en el territorio nacional, y entran en el territorio de la re-
lación entre Pueblos Indígenas y Estados Nacionales. En este 
sentido, la comunidad internacional apoya en ciertos temas (re-
conociendo a los pueblos indígenas, en problemas de tipo am-
biental, de territorio) al movimiento indígena, condicionando, de 
cierta manera, a las reformas neoliberales.

La propuesta del expositor es entender este periodo como un 
campo constituido por las relaciones y las dinámicas entre 
estos tres actores; donde uno de los dominios o temas más 
importantes han sido las reformas legales y constitucionales.

15



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Agregó que lo anterior no significa restarle méritos al movimiento indígena, sin embargo hace 
compleja la comprensión de sus conquistas y puso de ejemplo la constitución neoliberal de 
Colombia, como punto de partida, que introduce y reconoce los derechos de los pueblos indí-
genas.

Una segunda idea que quiso transmitir fue que, se debe reconocer que hoy en día hay un catá-
logo de derechos de los pueblos indígenas, que podemos llamar, “los derechos de los pueblos 
indígenas”, que están reflejados en varios instrumentos internacionales como el Convenio 169 
de la OIT, en la declaración universal de derechos y que tienen cinco ejes, básicamente:

	 • El reconocimiento constitucional de la existencia de los pueblos como sujetos especí-
ficos al interior de la nación, ya no de los indígenas, sino de los pueblos como colec-

	 • El establecimiento de los derechos de los pueblos a disponer de los medios materia-
les y culturales necesarios para su reproducción y crecimiento.

	 • Una modificación del concepto y el modelo de desarrollo material y social del Estado, 
una modificación para que sea consistente con la diversidad cultural, con la diversi-    
dad étnica, con esos grandes ejes axiológicos que ya antes se han mencionado.

	 • El derecho al desarrollo de la cultura indígena, de su posibilidad de crecimiento y mo- 
dificación, de que la cultura crezca y se modifique pero bajo el control de los mismos 
pueblos, basado principalmente en su lengua.

	 • Y, finalmente, el derecho a que se establezca un régimen jurídico y político que cree 
las condiciones en las que estos derechos sean posibles de ejercer y la principal 
condición es la autonomía, la territorialidad, etc. Lo cual requiere un cambio del orden 
constitucional. 

El orador apuntó que, como ya se mencionó antes, los derechos de los pueblos indígenas son 
un paquete distinto a los derechos humanos, porque el sujeto de este conjunto de derechos, 
por primera vez, es la colectividad, es decir, no son derechos de los indígenas, son derechos 
de las colectividades indígenas. Además, refiriéndose a la constitución de Paraguay, mencionó 
que los pueblos indígenas ya tienen esos derechos, porque son anteriores a la fundación del 
Estado, por lo tanto no requieren de un reconocimiento constitucional. 

16

tivos.



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Igualmente, comentó que el discurso jurídico del movimiento indígena se forma en el conoci-
miento de la plataforma y la doctrina del Derecho Internacional de los Derechos Humanos, que 
uno de los puntos de contacto que hay entre esta doctrina y el discurso jurídico del movimiento 
indígena es el artículo primero del Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos y el de 
Derechos Económicos, Sociales y Culturales, en donde se tratan temas importantes como la 
autonomía y la libre determinación. Y a partir de lo anterior se implementa cada vez con una 
mayor autonomía respecto del desarrollo. 

Otra característica del movimiento indígena, que mencionó, es que ha tenido la virtud de ab-
sorber y convertir muchos de los avances del campo de los derechos humanos en derechos 
indígenas, sin embargo esta plataforma de derechos no se convierte en un subcapítulo margi-
nal de la doctrina y la práctica de los derechos humanos, sino en una nueva entidad desde el 
punto de vista jurídico internacional.

El ponente enlistó una serie de asuntos o derechos que se han reconocido a nivel constitucio-
nal en quince países de América Latina, y los fue enunciando de manera cronológica:

• Uno de los primeros temas que se reconocieron fue el de las lenguas y las culturas.

• Otro de los asuntos es la comunidad indígena como forma de existencia social. En 
algunos países se reconoció a la comunidad como una entidad jurídica para gozar de 
gobernanza; aunado a esto, se creó el sujeto de la reforma agraria mediante el recono-
cimiento de la vida comunitaria. 

• El siguiente tema es el de las costumbres o las prácticas jurídicas, lo que en algunas 
constituciones llamaron derecho consuetudinario. Sin embargo, el tema del acceso a la 
justicia, y de la justicia indígena es mucho más tardío, muy escaso y de los menos desa-
rrollados en la legislación.

• Posteriormente, se reconoció el derecho a los recursos materiales, el cual pasó fugaz-
mente por las constituciones y actualmente está desapareciendo debido a las reformas.

• La territorialidad y la autonomía han sido poco reconocidas; sólo en Colombia, Ecuador, 
Bolivia y Nicaragua desde muy temprano.

• Por último, ha ido surgiendo el tema del reconocimiento del carácter plural de la nación 
aunque sólo de forma declarativa. En este caso, únicamente las constituciones de Ecua-
dor y de Bolivia hacen declaraciones con consecuencias jurídicas.

17



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

M. Vienca Copa Pabón

“..la plurinacionalidad boli-
viana salió desde esa con-
cepción de las naciones in-
dígenas, del Tawantinsuyu, 
que tiene que ver con todo 
lo que ya existía de forma 
viva en Bolivia, como exis-
te aquí en Oaxaca que son 
una nación con todas sus 
propias características...”

La maestra Vienca Copa explicó que en su ponencia compartiría la experiencia boliviana, es 
decir, la situación actual de los cambios constitucionales en Bolivia, de la que tiene conoci-
miento de causa y que a partir de este país se puede hacer una lectura más global. Continuó, 
mencionando que explicaría cómo está ahora, cómo es que ha avanzado y cómo se está 
construyendo la constitución.
 
Acto seguido, siguiendo a la escritora Silvia Rivera, hizo referencia a la memoria larga y la 
describió como la historia ancestral y milenaria, que supera la historia republicana de los paí-
ses, que aglutina todas las naciones y pueblos de lo que hoy se llama América Latina; esta 
memoria incluye los quinientos años de guerra anticolonial que evidentemente continúa, como 
lo han demostrado los cambios constitucionales en Bolivia. Sin embargo, distinguió que para 
entender la constitución boliviana actual es importante mencionar los dos proyectos disímiles 
de la construcción del Estado: liberación y reforma. Sobre el proyecto de los pueblos ori-
ginarios, los cinco siglos de lucha anticolonial que siguió a pesar de la consolidación de la 
república, nunca se dejó el proyecto de expulsar al ajeno, para reconstituir lo que fueron y 
son, como naciones originarias, es decir, un proyecto reconstitutivo y de autodeterminación.

Al respecto, se refirió al pensador indianista Fausto Reinaga quien enuncia el fun-
damento filosófico de los cambios en Bolivia. Éste habla de dos Bolivias: a) una Bo-
livia Europea que discrimina al indio y b) una Bolivia India que no tiene Estado.

18



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

De este modo, la maestra Vienca explicó que la memoria corta está conformada por los ante-
cedentes más cercanos a la transformación de la constitución, por ejemplo: los movimientos 
de las fuerzas sociales, de la marcha indígena por el territorio y la dignidad (1990), la guerra del 
agua en Cochabamba (2000) y la guerra de gas (2003), ésta última considerada el punto cul-
minante y coyuntural, en la que llegaron a confluir todas las luchas que hasta ese momento se 
habían acumulado en los diferentes sectores sociales y cuyo resultado fue la renuncia y salida 
del País del entonces presidente Gonzalo Sánchez de Lozada, y permitió un proceso de trans-
formaciones, no sólo a nivel constitucional sino además a nivel del poder político-social. De esta 
forma la constitución boliviana se promulga el 9 de febrero de 2009 y dentro de su preámbulo 
destaca el pasado histórico, mismo al que la ponente dio lectura, en los siguientes términos:

“El pueblo boliviano, de composición plural, desde la profundidad de la historia, 
inspirado en las luchas del pasado, en la sublevación indígena anticolonial, en la 
independencia, en las luchas populares de liberación, en las marchas indígenas, so-
ciales y sindicales, en las guerras del agua y de octubre, en las luchas por la tierra 
y territorio, y con la memoria de nuestros mártires, construimos un nuevo Estado”.

La expositora, a modo de describir los cambios constitucionales en Bolivia, comentó a los asis-
tentes algunos de los temas que se discutieron en la asamblea constituyente donde hubieron 
dos fuerzas emergentes que no querían al Estado, querían una comunidad de naciones como la 
que había, porque en Bolivia hay muchas naciones, entonces no se buscaba el reconocimiento 
del Estado, lo que querían era eliminarlo. De esta manera, el proyecto de Estado que la asam-
blea constituyente decidió poner en marcha, fue el Estado plurinacional, sin embargo, apuntó 
que la plurinacionalidad Boliviana, surgió desde esa concepción de las naciones indígenas, del 
Tawantinsuyu que tiene que ver con todo lo que ya existía de forma viva en Bolivia, en su for-
ma de vida cultural, política, jurídica y principalmente a su estructura de pensamiento y filosofía.

Otro tema importante tratado por la ponente, fue la descolonización, misma que describe como 
el candado para que el Estado plurinacional no se vuelva discurso. La descolonización está fun-
damentada en el artículo 9 de la constitución e implica un proceso de lucha para descolonizar 
el Estado que ha heredado de la colonia, ciertas prácticas y cierta mentalidad en las institucio-
nes, donde los pueblos y naciones indígenas juegan un papel importante porque son quienes 
se están apropiando de los espacios colonizados para descolonizarlos. Resaltó que en Bolivia, 
el movimiento indígena planteó un Estado plurinacional como modelo de organización política 
para la descolonización, reafirmando, recuperando y fortaleciendo su autonomía territorial.

En seguida, la expositora enlistó y describió de manera breve los componentes que caracteri-
zan los cambios constitucionales; entre ellos:

19



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

• El pluralismo: reconstitución de los sistemas jurídicos, políticos, económicos, sociales 
y culturales.
• Autodeterminación: Autonomía Indígena Originaria Campesina y composición plural e 
igualitaria del poder. 
• El modelo de vida: Vivir bien (suma qamaña).
• Descolonización: liberación e igualación

Referente al tema central del panel, comenzó a compartir la situación actual de los cambios 
constitucionales en Bolivia, haciendo referencia a algunos temas puntuales:

	 Ley de deslinde jurisdiccional

Esta ley es un ejemplo de lo que se podría llamar pluralismo aparente, toda vez es cuestiona-
da de contradecir la constitución (art. 179. II), al quitarle a la justicia indígena competencias 
y reducir al mínimo su ejercicio. Cabe señalar que, a pesar de la existencia de esta ley, las 
comunidades siguen practicando lo que siempre hacían y siguen impartiendo justicia en las 
materias acostumbradas.

	 Ley de régimen electoral

En el caso de esta ley, a pesar de que se reconoce la circunscripción indígena, se imponen 
mecanismos ajenos (partidos políticos) y no se respeta aquella basada en normas y procedi-
mientos propios. 

	 Ley marco de autonomías y descentralización

Para declarar un Territorio Indígena Originario Campesino (TIOC-TCO), se exigen ciertos re-
quisitos como: 

◦ Base poblacional: 1000 habitantes
◦ El Ministerio de Autonomías emite certificados de territorio ancestral y viabilidad guber-
nativa 
◦ Tener continuidad territorial, entre otros.

En este sentido, concluyó que sólo el 10% de Territorios IOC tendrían la oportunidad de cum-
plirlos requisitos para convertirse en Autonomía indígena por la vía territorial (ya que la otra 
vía es la autonomía municipal mediante referéndum), debido a que existe una normativización 
bastante complicada, compleja y contradictoria que impide los avances de la autonomía indí-
gena post constituyente.

20



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

La ley marco de la madre tierra y desarrollo integral para vivir bien.

Esta ley tiene como antecedente la ley 071 en la cual se considera a la madre tierra como 
sujeto de derechos, sin embargo incorpora una visión desarrollista que deja el Vivir Bien en 
el discurso y actualmente se encuentra suspendida por falta de reglamentación. Para ilustrar 
la visión desarrollista en este tema, la maestra comentó el caso TIPNIS4, consistente en la 
construcción de una carretera por parte de una empresa trasnacional en medio de un territorio 
indígena. En conclusión el proyecto de Estado vinculado al Vivir Bien sigue estando vigente 
constitucionalmente; sin embargo, en los hechos no se aplica, debido a la existencia de inte-
reses y fuerzas que frenaron este proceso.

En el tema de la descolonización, se trajo a colación dos ejemplos:

La marcha por la descolonización de las fuerzas armadas, protagonizada por suboficiales y 
sargentos (en su mayoría indígenas) exigiendo se ponga fin a la discriminación al interior de 
dicha institución y proponiendo que no existan oficiales de primera o de segunda, sino que 
todos sean oficiales. Dicha marcha reflejó las grandes brechas que impiden la descolonización 
en la práctica

El segundo caso que la expositora trajo a colación fue el de los tres magistrados del Tribu-
nal Constitucional que enfrentan un juicio político en la asamblea legislativa, se trata de los 
magistrados Gualberto Cusi Mamani (Aymara), Rosario Chanes (Aymara) y Ligia Velasques, 
mismos que denunciaron vulneración de sus derechos y persecución. Y en este caso hay 
muchos cuestionamientos de diversas organizaciones (de juristas) internacionales, respecto a 
la vulneración de derechos humanos de los magistrados. Este juicio político se realizó en un 
intenso debate en relación a la independencia y el carácter plural del Tribunal Constitucional 
Plurinacional de Bolivia.

Estos dos ejemplos reflejan que el proceso de descolonización y lo plural se dan en un escena-
rio donde hay luchas sociales que continúan, frente a la otra Bolivia colonial, que está todavía 
frenando este proceso.

Como reflexiones finales, la compañera Vienca mencionó que la descolonización se ha con-
vertido en un discurso que el Estado plurinacional utiliza para frenar la lucha anticolonial (me-
diante leyes promulgadas con discursos descolonizadores en cuyo contenido se subvierten

4Territorio Indígena y Parque Nacional Isiboro-Secure.

21



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

los cambios), haciendo resurgir el neocolonialismo; y en esa dinámica, se está utilizando a los 
mismos indios para neocolonizar. En consecuencia propuso desmitificar el tema del discurso 
de la descolonización y los pluralismos aparentes, entendiendo que los indios, tienen su propia 
filosofía y que pueden disentir de una élite de gobierno, sea indígena o no; de esta forma se 
puede dar continuidad a las transformaciones sin que exista represión por parte del Estado. 

Para concluir con su disertación, resumió que Bolivia experimenta un proceso de transforma-
ciones constantes con una dinámica muy rápida, donde existen diversas leyes que son un 
retroceso al proceso constituyente, pero también existen otras que son aperturantes (sic.). 
Destacó que hay una postura interna dentro del Estado que se opone a que el indio tome el 
poder y transforme el Estado en base a su propuesta. Reflexionó que es momento de que las 
naciones indígenas bolivianas sigan resistiendo, ya que no ha sido suficiente con tener un 
gobierno, una constitución y leyes indígenas, porque a pesar de estas condiciones la lucha 
continúa para lograr la transformación.

Para despedirse, citó la frase del indianista Aymara Fausto Reinaga: América, no es hispana, 
ni latina, es INDIA

22



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

El licenciado Adelfo Regino inició su ponencia saludando a los presentes e invitando a la re-
flexión y al análisis de los temas planteados en el evento, augurando que tengan una utilidad 
concreta en los diversos países y en los respectivos procesos.

Continuando con el tema, expuso la experiencia que se ha vivido en México con el proceso 
de reconocimiento constitucional, como parte del movimiento regional de América Latina y re-
conoció que es el más avanzado en relación con otras regiones del mundo con presencia de 
pueblos indígenas.

De igual forma describió casos relevantes de cada uno de los continentes: en el norte de Eu-
ropa, mencionó el caso de los parlamentos Samis; en Norteamérica las reuniones recientes 
entre las tribus indígenas y el actual presidente Obama; en África la reforma constitucional 
de Kenia, que es el primer país de ese continente en reconocer los derechos de los pueblos 
indígenas; y en Asia, el caso particular de Filipinas, entre otros. Otra característica que resaltó 
de América Latina es que ha sido la región en donde más países han aprobado y ratificado el 
Convenio 169 de la Organización Internacional del Trabajo.

En este contexto, destacó el caso boliviano por ser el primer país que a través de su congreso 
retomó y aprobó la Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos In-
dígenas; haciendo un análisis comparativo, el ponente refirió el caso de México como un país 
donde la historia constitucional ha dejado ver la inexistencia de los derechos de los pueblos 
indígenas.

Adelfo Regino Montes

“...tenemos países en donde se han logrado 
avances muy importantes y tenemos países, como 
es el caso de México, en donde tenemos luces y 
sombras, en donde no acabamos de ver la luz 
al final del túnel y, bueno pues, esto obedece sin 
duda alguna a una historia constitucional en don-
de los derechos de los pueblos indígenas han sido 
inexistentes.”

23



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

El panelista hizo un recuento de la historia constitucional que se ha desarrollado en México, 
comentando que en la primera constitución, de 1824, la única referencia que se hizo a las tri-
bus de indios, fue una facultad que se le otorgó al senado de la república de negociar tratados 
con ellos, y esto sucedió con las tribus del norte del país, como la tribu Yaqui, pero en el centro 
y sur de México no hay referencias de algún tratado. Respecto de la constitución de 1857, 
no hubo referencia alguna sobre pueblos indígenas, no obstante que quienes elaboraron esa 
constitución fueron ilustres y destacados indígenas, como es el caso de don Benito Juárez. 
Finalmente en la constitución de 1917 aparecen, de manera tácita, algunas referencias sobre 
pueblos indígenas en los artículos 27 y 115.

Con lo anterior, hizo evidente la negación de los pueblos indígenas en México, y posterior-
mente mencionó el tema de la movilización indígena en América Latina, que tuvo su auge en 
la década de los 70’s, como generadora de la organización y más tarde del reconocimiento de 
los pueblos.

El fenómeno detonante en el caso de México, según el expositor, fue el levantamiento Zapatis-
ta en 1994, de igual forma destacó el caso concreto de la reforma constitucional del estado de 
Oaxaca dada en el año de 1990, en la cual se reconoció de manera local los derechos de los 
pueblos indígenas. Lo anterior se citó como un antecedente de lo que se dio el 16 de febrero 
de 1996, los acuerdos de San Andrés, suscritos entre el gobierno federal y el Ejercito Zapatista 
de Liberación Nacional, en los cuales el eje anular era el reconocimiento de la pluriculturalidad 
de la presencia de los pueblos indígenas en el contexto nacional, particularmente del derecho 
a la libre determinación. A partir de lo anterior, se genera una ruta de reconocimiento para ha-
cer realidad los acuerdos: en el ámbito constitucional, en las leyes y en las instituciones del Es-
tado. De esta forma, las partes involucradas pidieron a la COCOPA  elaborar una propuesta de 
reforma constitucional basada en estos acuerdos, que fue respaldada por los zapatistas y por 
un amplio número de organizaciones indígenas y, al final, desconocida por el gobierno federal.

Lo anterior se materializó, según el expositor, en la muy cuestionada reforma constitucional del 
2001, la cual fue precedida por una gran movilización conocida como la marcha del color de 
la tierra encabezada por los zapatistas y por el Congreso Nacional Indígena y que lamentable-
mente muchos de los postulados que contenían estos acuerdos no fueron retomados.

Posteriormente, el de la palabra tocó el derecho de la libre determinación y la autonomía como 
uno de los temas retomados en el artículo segundo de la Constitución Federal, sin embargo 
se omitieron algunos principios y mecanismos, propuestos por la COCOPA5, que permitían el 
ejercicio de este derecho. 

5Comisión para la Concordia y la Pacificación.

24



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Reforzó la idea con uno de los aportes de la experiencia oaxaqueña retomado en los acuerdos 
de San Andrés, consistente en el mecanismo de la autonomía a escala supra comunitaria o 
regional para que las comunidades pudieran ejercitar su derecho a la libre determinación y la 
autonomía. Esta omisión fue motivo de un gran debate, desencuentro y frustración de amplios 
sectores del movimiento indígena nacional, que además generó acciones de carácter jurídico 
como controversias constitucionales y quejas ante la Comisión Interamericana de Derechos 
Humanos.

Aterrizando en el contexto local, el licenciado Regino Montes, externó que es importante que 
sobre la base de los avances internacionales, se revise la constitucionalidad en el estado libre 
y soberano de Oaxaca. Por tal motivo, comentó que el ejecutivo del estado ha enviado una 
iniciativa de reforma constitucional para que el ordenamiento jurídico local se ponga al día 
con los parámetros internacionales, situación que para el panelista puede generar el debate 
nacional.

En este orden de ideas, atrajo el informe que en el año 2003 hiciera el relator especial sobre 
los derechos de los pueblos indígenas de la ONU en el que se recomendó a México reabrir el 
debate sobre la reforma constitucional con base en los acuerdos de San Andrés y los tratados 
internacionales; por lo consiguiente, el licenciado externó la importancia de reabrir este debate 
tomando como referencia las experiencias de países como Bolivia y Ecuador, entre otros y 
volver a plantear el importante proceso de reconocimiento constitucional de los derechos de 
los pueblos indígenas en la constitución mexicana

Para finalizar, se mostró complacido con la celebración de este congreso y por el espacio per-
mitido para reflexionar acerca de los procesos de reformas constitucionales, al mismo tiempo 
puso sobre la mesa el tema de la implementación como un desafío muy fuerte para el ejercicio 
de los derechos indígenas e instó a los operadores judiciales presentes a tomar en cuenta las 
experiencias compartidas en el ejercicio de sus funciones.

25



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Pregunta dirigida a Vienca Pavón: En Mé-
xico con las reformas y los movimientos que 
se pudieran dar ¿qué tan viable sería aspirar 
a una descripción normativa plurinacional? 
¿Este reconocimiento plurinacional realmen-
te influiría en un cambio de concepción en las 
instituciones?

Pregunta dirigida a Adelfo Regino: ¿Cuá-
les son los principales obstáculos que ha en-
contrado para la implementación, para que se 
abra ese gran debate que ha sugerido el escri-
tor Stavenhagen?

Sesión de preguntas y comentarios del público:

Respuesta: Creo que no hay recetas; en reali-
dad la experiencia boliviana es una experiencia 
propia, es decir, no podemos seguir copiando lo 
ajeno, pero lo propio tampoco es algo nuevo, no 
es que hagamos algo nuevo, porque lo propio es 
lo que somos. En el contexto mexicano, hay te-
mas que distraen, por ejemplo debatir minorías y 
mayorías; creo que hay temas más de fondo, que 
se están debatiendo y que necesariamente están 
vinculados con los procesos de lucha, no de un 
sector sino de la mayoría de los sectores pobres, 
populares, trabajadores e indígenas, entonces 
son a estos sectores a los que tendríamos que 
preguntarles por dónde vamos. 

Respuesta:  En relación con el tema eólico, a 
pesar de que tenemos la implementación de es-
tos proyectos desde el año dos mil trece, no ha 
habido una experiencia de consulta, ésta es la 
primera, y es posible gracias a que este gobierno 
tiene la voluntad de que se haga, entonces yo 
creo que es un tema que tendremos que seguir 
dialogando y se pueden cuestionar varias cosas, 
pero representa un paso. Respecto del tema de 
la implementación, pues bueno tenemos limita-
ciones de carácter financiero y técnico, en un es-
tado como Oaxaca donde existen quince lenguas 
indígenas y en el caso del zapoteco y el mixteco 
con alrededor de setenta variantes dialectales; 
es muy complejo, pero creo que en esa ruta es-
tamos y que todos tenemos que hacer nuestro 
mejor esfuerzo.

26



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Diseño e implementación 
del sistema de justicia bi-
lingüe en Guatemala y 
México

Moderadora: Ana Mireya 
Santos

“...le correspondió resolver 
un asunto relativo a un abu-
so de autoridad, sin embar-
go, por falta de formación 
intercultural y desconoci-
miento de que en Oaxaca 
hay diversas justicias (la 
justicia indígena y la justicia 
de Estado o la justicia occi-
dental) confirmó, de mane-
ra no adecuada, un auto de 
formal prisión”.

La moderadora de este panel saludó a las y los asistentes, mos-
trándose honrada por la invitación. Posteriormente, externó que 
su participación versaría sobre su experiencia como integrante 
del Poder Judicial en un estado multicultural como Oaxaca y 
procedió a narrar un caso que vivió siendo jueza en una sala 
penal, en la cual le correspondió resolver un asunto relativo a un 
abuso de autoridad, sin embargo, por falta de formación intercul-
tural y desconocimiento de que en Oaxaca hay diversas justicias 
(la justicia indígena y la justicia de Estado o la justicia occiden-
tal) confirmó, de manera no adecuada, un auto de formal prisión.

En este sentido, y considerando los 417 municipios que se rigen 
por su propia normatividad, la moderadora sugirió que es ne-
cesario que en Oaxaca los operadores de justicia cuenten con 
formación en antropología jurídica, a través de su formación pro-
fesional. 

Acto seguido, refirió el tema que a los panelistas les correspon-
día desarrollar: El diseño e implementación del sistema de jus-
ticia bilingüe en Guatemala y México. Al respecto aseveró que 
uno de los problemas que los operadores judiciales han tenido 
es la diversidad de justicias y lingüística, al mismo tiempo reco-
noció que éstos carecen de la formación para poder entender y 
resolver de acuerdo a esta diversidad.

27



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Por ello, concluyó que es necesario que las sentencias de los tribunales, donde se vean invo-
lucradas comunidades indígenas, sean dictadas en sus lenguas para ser entendidas y com-
prendidas por las personas a las que van dirigidas.

Continuando con su análisis, la magistrada expresó que los sistemas normativos indígenas 
son muy diferentes al marco normativo del sistema de partidos políticos, por ejemplo, en el 
caso conceptual, palabras como democracia y ciudadanía no existen en las lenguas de los 
pueblos mixtecos, zapotecos, chinantecos, etc. Lo anterior, en la exposición de la moderadora, 
debería generar interés para la judicatura estatal, en el sentido de no casarse nada más con 
la idea de hacer justicia a nivel occidental, sino que en el caso de llegar a conocer un asunto 
en donde se involucren pueblos indígenas, es necesario tomar en cuenta su cosmovisión, de 
igual forma, agregó que se debe intervenir lo menos posible en estos casos y respetar la jus-
ticia indígena.

Para concluir con su primera intervención, la maestra Santos dio paso a los panelistas. Acto 
seguido, el  Dr. Santos Sajbochol Gómez inició con su ponencia.   

28



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Santos Sajbochol Gómez

“Muchas veces, a nosotros los indígenas 
nos han secuestrado nuestra identidad; 
cantamos y leemos documentos y nos in-
clinamos por corrientes ideológicas que 
no nos pertenecen y nos hemos olvidado 
de nuestra identidad.”

El Dr. Santos Sajbochol inició su presentación agradeciendo la invitación al presente congreso. 
Además mencionó que con respecto a la temática, se enfocaría en el diseño e implementación 
del sistema de justicia bilingüe de Guatemala. Para contextualizar dijo que en su país existen 
22 idiomas mayas, cada una con sus variaciones dialectales, y aceptó que en ese contexto es 
difícil la administración de justicia. Agregó que en este momento dirige la Unidad de Asuntos 
Indígenas del Organismo Judicial de Guatemala que nace como una de las demandas de las 
organizaciones sociales e indígenas y que se materializa en el año 2012; en esta institución 
uno de los temas que se ha abordado es el acceso a la justicia de la población originaria en 
su propio idioma, situación que no fue atendida antes por el Estado, ya que el sistema judicial 
sólo funcionaba en el idioma español.

Para abordar el tema del acceso a la justicia, el ponente refirió que han diseñado el Sistema de 
Interpretación y Traducción Indígena, el cual les permite llevar el control y asignación de sus 
105 intérpretes, contratados para lograr una justicia con pertinencia lingüística. A continuación 
el panelista comenzó a describir los mecanismos con los que trabajan en el sistema mencio-
nado. 

Con respecto a los intérpretes, indicó que se les capacita y forma constantemente para que 
sus traducciones sean adecuadas al contexto sociocultural y jurídico a efecto de que el juez 
o el administrador de justica puedan entender cuál es el seno en donde se está gestando un 
caso. Otro elemento que describió fue que cuentan con una biblioteca que alberga documen-
tos de consulta de los intérpretes y también permite que aquel juez que es indígena pueda 
entender y administrar justicia dentro de ese contexto. 

29



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Para que el Sistema de Interpretación y Traducción Indígena funcione se han creado cuatro 
modalidades de intérpretes:

• Presencial: son aquellos intérpretes adjudicados a los juzgados, a los centros y tribuna-
les de justicia, ellos tienen un horario de trabajo y dependen de la cantidad de demanda 
que pueda existir.

• Itinerante: estos intérpretes forman parte del centro de interpretación, sin embargo no 
dependen de un juzgado, y realizan su trabajo de acuerdo a las peticiones que hagan los 
distintos órganos jurisdiccionales. Ellos acuden a atender la interpretación y regresan a 
su centro y ahí permanecen todo el tiempo en tanto no sean requeridos.

• Por servicio: se ha creado una Red Nacional de Intérpretes y Traductores, y está forma-
da por 75 personas indígenas de buena voluntad, convencidos de su identidad cultural, 
quienes ofrecen sus servicios a todo indígena que tenga una vinculación judicial, estos 
intérpretes actúan en situaciones emergentes en diferentes partes del país.

• Videoconferencias: Si la persona que se encuentra vinculada a un proceso penal o de 
la naturaleza que sea, es de otro departamento o de otro estado, el intérprete puede 
conectarse a través de una videoconferencia para la audiencia que se requiera.

Retomando el tema de la capacitación, el doctor Santos refirió que ésta se hace a partir de 
varios aspectos: uno de ellos tiene como base la identidad cultural, desde explicar o analizar  
con el intérprete su identidad indígena, y fortalecerla para actuar dentro del contexto de la 
interpretación, sobre la base de su cultura y no sobre la base de lo que los sujetos procesales 
puedan influir en él o en ella. 

En seguida, habló de la importancia del derecho de defensa, misma que deberá ser de una 
comprensión total, es decir, que el defendido tenga conocimiento pleno de todas las etapas 
del proceso que se lleva en su contra, situación que no sucede dado que la administración de 
justicia está muy alejada de la sociedad, principalmente de la sociedad indígena.

En conclusión, el ponente dijo que el sistema descrito es sólo una medida para contribuir a que 
la población indígena tenga un acceso al sistema de justicia en su propia lengua, sin embargo 
no es la última aspiración de la institución, es inicialmente una medida  para poder avanzar a 
transformaciones más profundas.

30



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Pablo Monroy Gómez

“Bien, ¿qué tenemos que hacer?: Yo creo que 
es mirar, aprender; en mi caso como inte-
grante de una justicia occidental, integrarme 
cada vez más a las comunidades. He teni-
do mucho contacto con comunidades mayas, 
pero me hace falta más convivencia dialó-
gica para comprender más la visión y sobre 
todo, aprender de ellos la capacidad de re-
sistencia.”

El Magistrado Monroy se congratuló de estar en Oaxaca, y agradeció a las instituciones con-
vocantes del congreso. Comenzó apuntando que se referiría a algunas tensiones y temas que 
tienen que ver con la implementación de un sistema intercultural y bilingüe. Para contextuali-
zar, apuntó al antecedente de la reforma de 1992, cuando se reconoció jurídicamente la pluri-
culturalidad de México, situación que de facto ya existía desde muchos años atrás. 

Posteriormente señaló que la pluriculturalidad sería el tema eje de su exposición, agregando 
que, desde su criterio, existen dos formas de gestionarla:

Una primera forma es la que se conoce como el multiculturalismo: una propuesta teórica me-
todológica, epistemológica e ideológica donde el pluralismo cultural, la presencia de varias cul-
turas en un determinado territorio, está visto y concebido con base en la tolerancia. Al mismo 
tiempo, refirió el caso de Canadá como un claro ejemplo de esta concepción de pluriculturali-
dad, ya que es un país donde se toleran distintas culturas entre sí, pero sin mayor intercambio, 
sin mayor dialogicidad entre ellas. 

La otra forma de gestionar la pluriculturalidad, es la interculturalidad, la cual ha pasado por tres 
etapas: una primera etapa en donde solamente tenemos una interculturalidad folklórica, en 
la que conocemos a las otras culturas, a partir de sus danzas, su arte, de sus expresiones, y 
sus manifestaciones culturales exteriores, sin penetrar en su sustento filosófico afianzado en 
las cosmovisiones. Para el ponente lo importante del diálogo intercultural es penetrar en la 
cosmovisión de la cultura con la que se está dialogando, para comprender todo el marco que 
le da sentido a las acciones que se realizan.

31



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

La segunda etapa de la interculturalidad, que trató el Magistrado, es lo que algunos llaman la 
interculturalidad funcional, y retomando al doctor Diego Iturralde, mencionó la cuestión de 
la funcionalidad entre el reconocimiento de algunos derechos de los pueblos originarios en 
concordancia con las reformas neoliberales. En ese sentido, cuestionó: ¿en qué medida, es 
importante hablar de pluriculturalidad, de interculturalidad, de justicia intercultural, y también, 
en qué medida este sistema de justicia de los pueblos originarios le es funcional al sistema 
dominante? Al respecto, refirió que la justicia de los pueblos originarios se ocupa solamente 
de asuntos en donde no están reflejadas todas las posibilidades de jurisdicción y de juridicidad 
que se da en la vida cotidiana, es decir, es limitada a resolver sobre determinada cuantía. 

Para ilustrar y enriquecer el análisis del tema en cuestión, el de la voz, compartió una expe-
riencia que actualmente se está viviendo en el estado de Yucatán, donde ya existe un sistema 
de justicia Maya operado por siete jueces, dentro de los cuales, una es mujer; detalló que son 
electos por sus comunidades, que son independientes del Poder Judicial del Estado y recalcó 
que en temas patrimoniales no hay límites al momento de resolver. Esto representa, dijo, un 
logró mínimo respecto de la autodeterminación y la autonomía de las comunidades indígenas 
Mayas. 

La tercera etapa de la interculturalidad, en analizarse, fue la interculturalidad crítica, la cual 
tendría que hacerse cargo de las relaciones asimétricas existentes entre justicia occidental y 
justicia de pueblos originarios, entre condiciones de vida de acuerdo a los parámetros cultura-
les de cada quien, de lo que debe ser un buen vivir o desarrollo, de las relaciones asimétricas 
de representación política, de poder político, etc. una cuestión con enfoque crítico. 

Para contextualizar la presente etapa de interculturalidad, propuso dos tipos de cuestiones: 

a) El conflicto existente entre el concepto del derecho individual y derecho colectivo; el 
cual radica en que el modelo de derecho occidental y el modelo paradigmático de los 
derechos humanos deviene de los principios de la modernidad que toma como referente 
básico al individuo aislado. Además, agregó que el concepto de modernidad, nace en 
contra de las corporaciones, de los gremios, de comunidades y exalta al individuo como 
sujeto de todo el modelo jurídico y comunitario; esta conceptualización pervive en nues-
tros días, incluso, dentro de los derechos humanos, en donde también el modelo inicial 
nace con un individuo como sujeto, nace con un sujeto como centro, como el fundamen-
to de las relaciones sociales, jurídicas y políticas. Sin embargo, señaló que actualmente 
estos derechos humanos ya se están inclinando hacia los derechos colectivos.

32



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

b) El conflicto que se da desde el derecho mismo y la cultura; es decir, el derecho para 
las comunidades originarias no es lo mismo que para la cultura no indígena. Para esta 
última, el derecho está en un primer plano, mientras que para los pueblos originarios 
son más importantes las obligaciones que se tienen que cumplir con la colectividad para 
después poder disfrutar de algunos derechos. A juicio del ponente, en los pueblos origi-
narios, no es que se excluya al derecho, sino que la cultura, la cosmovisión y la supervi-
vencia de la colectividad priman sobre el derecho.

Continuó con la reflexión de que quienes por primera vez tienen acercamiento a los derechos 
de los pueblos y comunidades indígenas, no se preguntan lo que históricamente éstos han 
pasado para permanecer, tampoco se preguntan si para ellos es importante el tema de los 
derechos, e ignoran que hay temas más trascendentales como: sobrevivir, resistir, permanecer 
y luchar contra el embate cultural e ideológico.

A propósito del derecho o de los derechos, el panelista trajo a colación la reforma constitucio-
nal en derechos humanos, la cual ve con buenos ojos, en términos normativos. Sin embargo, 
aclaró, que el hecho de estar en la normatividad no garantiza su cumplimiento, toda vez que 
el Estado, no solo no tiene la capacidad de cumplir con su obligación de proteger los derechos 
humanos, sino que además, los viola constantemente. Ante ello, manifestó, es necesario una 
fuerza social que pueda materializar dichos derechos. 

Después de todo lo analizado sobre el tema en cuestión, el Magistrado Monroy propuso que 
los operadores de justicia deberían mirar, aprender, e integrarse cada vez más a las comuni-
dades indígenas para lograr una convivencia dialógica que les permita comprender la visión 
y sobre todo la capacidad de resistencia de dichas comunidades. Recalcó además que, ante 
la coyuntura que actualmente se vive, la resistencia es una buena herramienta para enfrentar 
a un poder extralimitado, un poder que hoy se expresa en megaproyectos, en industria ex-
tractiva, que van al corazón de los pueblos originarios y que invadiendo sus derechos, están 
acabando con sus ecosistemas y con sus medios de subsistencia. 

Para terminar con su exposición, hizo un reconocimiento a los pueblos originarios, señalando 
que parte de la riqueza de su cosmovisión, es su pensamiento colectivo, que va más allá del 
individuo, que hay una supra individualidad y que además, son ellos los que llevan la vanguar-
dia para defender este planeta y entonces, si lo reconocemos, podremos sentarnos a platicar 
sobre derechos humanos. Los pueblos originarios y sus derechos son los que nos van a sacar 
adelante.
 

33



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

El ejercicio de la justicia 
indígena y experiencias 
de coordinación con la 
justicia estatal

Moderadora: Ana María 
Soledad Cruz Vasconcelos

“...la coordinación entre 
justicia indígena y justicia 
estatal es necesario y ur-
gente de tratar ya que, his-
tóricamente ha habido una 
imposición total del sistema 
jurídico mexicano hacia los 
sistemas normativos de los 
pueblos y comunidades in-
dígenas”.

La moderadora dio la bienvenida a los asistentes y panelistas 
de la mesa, a continuación, mencionó que el tema de la coor-
dinación entre justicia indígena y justicia estatal es necesario y 
urgente de tratar ya que, históricamente ha habido una imposi-
ción total del sistema jurídico mexicano hacia los sistemas nor-
mativos de los pueblos y comunidades indígenas. Continuando 
con su disertación se refirió a la palabra respeto, en el sentido 
de que representa una fórmula para lograr la convivencia de la 
diversidad, basada en el conocimiento profundo de la otredad, 
de la filosofía que se sostiene en la cosmovisión de los pueblos 
y comunidades indígenas. Para ello propuso generar más es-
pacios como éstos, de comunicación, difusión e intercambio de 
conocimiento para llegar al pluralismo jurídico y poder hablar de 
una interlegalidad.

34



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Rosembert Ariza Santamaría

“Entonces yo les diría: la perfecta coor-
dinación es esa, en dónde no se meta 
el Estado; esa es la mejor coordinación, 
respetarle al otro su autonomía, su ca-
pacidad…”

Para introducirse al análisis del tema en cuestión, el ponente trajo a colación una problemática 
que se suscita en las facultades de derecho de América Latina, donde se habla de pluralismo 
y de diversidad, sin embargo la formación de los estudiantes es monista, excluyente y racista; 
esto lo identificó como un primer obstáculo para la  justicia intercultural, afirmando que ésta 
no es posible, porque para que exista interculturalidad tenemos que poner al otro en igualdad 
jerárquica y de poder. En este sentido, comentó que el tema crucial de su disertación radicaría 
en la diferencia profunda que existe entre monismo y pluralismo jurídico, para ello, describiría 
tres tendencias del pluralismo, explicándolas con casos suscitados en su natal Colombia.

• Pluralismo intercultural es aquel en el que los dos sistemas construyen formas de 
comprenderse mutuamente.

Para contextualizar esta categoría, narró un primer caso, suscitado en un territorio indígena, 
donde siete guerrilleros de las Fuerzas Armadas de Colombia asesinaron a dos indígenas en 
el municipio de Toribío, en el Cauca Colombiano. Las autoridades comunitarias iniciaron un 
juicio por homicidio y determinaron que: cinco de los acusados, que eran mayores de edad, 
recibirían 100 latigazos, 25 minutos en el cepo, y 60 años de prisión6; los otros dos, menores 
de edad, 10 latigazos, 5 minutos en el cepo y fueron puestos a disposición del Teguala (auto-
ridades espirituales) para que recibieran una limpieza espiritual. 

Este hecho generó la reacción de varios sectores, principalmente la de los monistas jurídicos, 
quienes se pronunciaron en contra de esta resolución argumentando que no era competencia 
de las autoridades locales, sino que al tratarse de un caso de rebelión le correspondía al Es-
tado resolverlo. 

6En palabras del ponente, la pena máxima en Colombia es de 40 años, sin embargo, la autoridad indígena decidió 

que para este caso sería de 60.

35



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Para el expositor, este caso representa una buena práctica de coordinación, donde el 
Estado no intervino, respetando así la autonomía y la capacidad de la comunidad indí-
gena para impartir justicia. 

• Pluralismo flexible “se expresa de maneras diferentes conforme a las políticas pú-
blicas que más representen los intereses en juego como formas de justicia informal, 
mecanismos alternativos de resolución de conflictos, o formas de justicia comunitaria”.7

En esta clasificación el ponente describió el siguiente caso: en una comunidad indígena, un 
menor de edad de 15 años sostuvo relaciones con una joven de 13 años. En el derecho occi-
dental esta práctica es ilegal, puesto que la joven es considerada una niña, mientras que en 
su comunidad ella es considerada mujer desde los 11 años. Como consecuencia, un juez mu-
nicipal manda a arrestar al joven por abuso sexual, pues en la constitución colombiana hay un 
artículo que menciona que siempre que esté involucrado un niño prevalecerá sobre cualquier 
cosa el interés superior de los niños. Posteriormente, cuando el caso, basado en el sistema 
acusatorio, llega a segunda instancia, se pide al juez tomar en cuenta las especificidades cul-
turales del menor, sin embargo no considera estas características y vuelve a condenarlo. El 
caso llega a la Corte Constitucional, misma que resuelve diciendo que es competencia abso-
luta de la jurisdicción indígena, y puntualiza a los jueces de primera y segunda instancia que 
existe en la constitución colombiana el artículo 246 que lo sostiene.

•Pluralismo desde abajo es aquel en el que los jueces de menor rango toman decisio-
nes sin consultar a sus superiores jerárquicos. 

Dentro de la tercera categoría que es el pluralismo desde abajo, el ponente identificó tres tipos 
de coordinación: la coordinación desde abajo, la coordinación desde arriba y la coordinación 
institucional e interinstitucional. Para el doctor Rosembert, la coordinación desde abajo es 
la única que funciona, y es aquella que ponen en práctica los jueces en las comunidades 
indígenas. La coordinación desde arriba, se refiere a aquella en la que los superiores jerár-
quicos ordenan cómo y qué procedimientos se deben realizar, por ejemplo en los protocolos 
de actuación y; por último, la coordinación institucional e interinstitucional, que la definió 
como inexistente, debido a que las condiciones y características de las instituciones estatales 
e indígenas no permiten que exista el diálogo entre ellas.

7Ariza Santamaría, Rosembert. El pluralismo jurídico en América Latina y la nueva fase del colonialismo jurídico en 

los Estados Constitucionales. Archivo en formato PDF, proporcionado por el autor.

36



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

A continuación el panelista, señaló que los pueblos indígenas han tomado tres posturas frente 
al sistema judicial estatal:

La primera es en la que los pueblos indígenas declaran que cuentan con un sistema judicial 
propio, que les ha funcionado a través del tiempo, es vigente y no tiene ninguna relación con 
el Estado.

La segunda postura es aquella en la que las comunidades buscan pautas de coordinación en-
tre el sistema jurídico propio y el occidental, entre ellas formar a un integrante desde la visión 
del derecho occidental y recurrir a la vía legal como mecanismos de lucha y resistencia.

En la tercera, los pueblos declaran abiertamente que nunca han tenido un sistema judicial. Sin 
embargo, hay agentes externos que plantean a estos pueblos las siguientes alternativas: a) 
generarles o crearles un sistema, b) respetar su situación o c) imponerles un sistema.

En este orden de ideas el expositor plantea que la coordinación entre jueces y autoridades in-
dígenas es posible; que incluso, siempre ha existido y siempre va a existir, aunque de manera 
clandestina; invitó, además, a evitar la generación de manuales como una forma de formalizar 
esta relación, pues el problema de la coordinación radica en la concepción del mundo jurídico, 
el sistema jurídico mundial y su hegemonía monista.

El conferencista hizo referencia a los términos armonización entre sistemas y cooperación 
entre sistemas, señalando que el primero, no existe y que el segundo, por el contrario, sí fun-
ciona. Procedió a ejemplificar, de manera general un caso en el que una autoridad espiritual 
indígena, se coordina con una autoridad penitenciara estatal sin mediar formalidad y protocolo 
alguno. Tal es el caso de los Tegualas, que entregan a los prisioneros en manos de las autori-
dades penitenciarias y de igual forma van por ellos, sin la intervención de un juez o abogado, 
sin esperar una resolución, sin ningún formato. Con esto el doctor Rosembert afirmó que esta 
es una buena coordinación. 

Para terminar con su disertación dijo que el discurso jurídico es sólo retórica y que para que 
esto cambie habría que modificar los sistemas jurídicos, el pensamiento jurídico, pero sobre 
todo a los operadores judiciales en una concepción que sea realmente incluyente.

37



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Gerardo Martínez Ortega

“Nosotros, desde CEPIADET, hemos visto 
que más que una buena coordinación, 
hay mucha resistencia a reconocer que 
lo que se resuelve en los sistemas indíge-
nas resulta eficaz”

El licenciado Gerardo comenzó su participación relatando que ésta versaría sobre el trabajo 
que CEPIADET ha realizado con las autoridades de pueblos indígenas, para dar un panorama 
general de la situación de los sistemas de justicia en las comunidades. En ese sentido com-
partió la experiencia que tuvieron en algunas comunidades de la región mixteca de Oaxaca, 
donde las autoridades comunitarias dieron a conocer que tenían limitaciones para ejercer su 
jurisdicción indígena, situación que obedecía a que el Tribunal Superior de Justicia y la Procu-
raduría General de Justicia les habían distribuido algunos manuales en los que ponían límites 
a sus actuaciones, además de poder incurrir en abuso de autoridad e ir hasta la cárcel. Sin 
embargo, se les hizo ver que de manera constitucional y convencional tienen el derecho de 
aplicar su jurisdicción en la resolución de los conflictos que se susciten en sus comunidades.

Caso contrario, lo que se vive en algunas comunidades de la región costa, donde las auto-
ridades comentaron desconocer la legislación y el sistema penal operante en ese lugar, al 
tiempo que compartieron que estaban resolviendo asuntos de homicidio culposo, de violencia 
intrafamiliar y robos calificados, considerados delitos graves, no obstante la prohibición que 
establece el Código Procesal Penal de Oaxaca (artículo 414) y el Código Nacional de Proce-
dimientos Penales (artículo 420).

Continuando con su análisis, el de la voz compartió un caso que sucedió en la comunidad de 
Malpica, del municipio de Putla de Guerrero, donde la asamblea general decidió echar mano 
de su jurisdicción y resolver un delito de robo a casa habitación; los asambleístas decidieron 
no turnar el caso al Ministerio Público, puesto que consideran que el sistema es inoperante, 
corruptible y favorece al mejor postor. Como castigo, se impuso al inculpado una sanción eco-
nómica de diez mil pesos.

38



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Sin embargo, días después el inculpado acudió al Agente del Ministerio Público, iniciándose 
así un legajo de investigación en contra de las autoridades de dicha comunidad por el delito de 
abuso de autoridad. Posteriormente, el Agente del Ministerio Público y tres de sus colaborado-
res hicieron una visita a la comunidad, con el objeto de requerir a las autoridades comunitarias 
para rendir su declaración ante la fiscalía. Este hecho ocasionó el disgusto de la comunidad, 
quien de forma organizada decidió detenerlos y bloquear los accesos al pueblo, bajo el argu-
mento de que las autoridades estatales no estaban respetando su decisión y que además pre-
tendían llevarse a sus autoridades que sólo acataron órdenes de la asamblea. Los represen-
tantes del Ministerio Público estuvieron retenidos durante un largo tiempo por la comunidad, 
y fue necesaria la intervención de altos mandos del gobierno estatal para lograr su liberación.

Prosiguiendo con el tema del ejercicio de la jurisdicción indígena, el panelista trajo a colación 
un ejemplo más, ocurrido en la comunidad de Lázaro Cárdenas, donde los habitantes detuvie-
ron a tres personas que sustrajeron del domicilio del encargado de la mayordomía la cantidad 
de 800 mil pesos, y en asamblea decidieron detenerlos hasta que cumplieran con el pago 
de 100 mil pesos como sanción a la falta incurrida. Como consecuencia, representantes del 
Ministerio Público y de la oficina regional de derechos humanos intentaron ingresar a la co-
munidad pero la población les bloqueó los accesos. El intento de las autoridades estatales de 
ingresar a la comunidad en cuestión, propició que otras comunidades que pertenecen al mu-
nicipio de Coicoyán de las Flores, se sumaran y exigieran a las autoridades estatales respetar 
las determinaciones tomadas en el seno de sus asambleas. Mientras los inculpados seguían 
detenidos en la comunidad, las autoridades estatales, como el subprocurador y el represen-
tante de la Defensoría de Derechos Humanos, condenaron esta resolución comunitaria y la 
señalaron como abuso de autoridad. 

Referente al tema de la coordinación, entre las autoridades de la comunidad de Lázaro Cárde-
nas y las instituciones estatales, el experto comentó que ésta no ha sido posible, debido a la 
postura hermética de las últimas; contrario a lo que sucede con la autoridad de un municipio 
de Guerrero de donde es originario uno de los inculpados, pues la disposición de ambas au-
toridades municipales ha permitido una adecuada coordinación, toda vez que el síndico fue el 
intermediario en el pago de la sanción impuesta, y por lo tanto este inculpado ya fue liberado.
Del análisis de los casos, el expositor puntualizó algunos aspectos del sistema de justicia 
penal estatal que imposibilitan la coordinación entre justicias como: la corrupción que prac-
tican los agentes estatales de investigación; la lógica en la que operan los fiscales y jueces 
de garantías, quienes creen tener el monopolio de la acción penal. Esto inhibe, en muchos 
casos, a las comunidades en el ejercicio de su jurisdicción indígena reconocida constitucional 
y convencionalmente.

39



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Para concluir con su análisis, el licenciado Martínez dijo que de estos casos expuestos y otros 
más, se percibe que existe resistencia, por parte de la justicia estatal, a reconocer la eficacia 
que tienen las comunidades indígenas al resolver los conflictos que se suscitan bajo su juris-
dicción, lo anterior, sentenció, hace nula la existencia de la coordinación.

Juan Carlos Martínez

“…nuestras sociedades tienen 
mucha experiencia porque, para 
bien o para mal, el Estado, en 
América Latina siempre ha fun-
cionado mal y siempre nos hemos 
tenido que organizar sin el Estado 
o a pesar del Estado”.

El ponente inició su intervención, saludando a los y las asistentes, agradeciendo a CEPIADET 
la invitación. Apuntó que la temática de la mesa está ligada con los problemas graves por los 
que está atravesando el país, y que durante su ponencia desarrollaría esta relación. Agregó 
que a pesar de que se han venido reconociendo paulatinamente los derechos colectivos de los 
pueblos indígenas, existe la brecha de implementación, que para él es un abismo insalvable 
en la medida que se mantengan las grandes apuestas políticas y económicas que ha impulsa-
do el gobierno federal.

En ese sentido, compartió algunos casos resueltos por el Poder Judicial de la Federación, en 
donde se vislumbra una tendencia minoritaria de operadores que apuntan hacia la idea de 
pluralismo y a la necesidad de salvaguardar la base de nuestro tejido social, además de los 
efectos que estas resoluciones han tenido en las comunidades involucradas. El segundo tema 
general, que el maestro Juan Carlos enlistó, fue el de exponer algunas de las decisiones de 
política económica que ha tomado el Estado mexicano desde hace 30 años, las cuales vienen 
erosionando de manera profunda el tejido social y la institucionalidad de este país.

El primer caso tratado fue el de San Francisco Cheran, una comunidad purépecha del esta-
do de Michoacán, donde los pobladores habían perdido el control de su territorio debido a la 
invasión de grupos del crimen organizado (narcotraficantes y tala montes). En respuesta, los 
habitantes decidieron organizarse, hacer valer su derecho constitucional a la libre determina-
ción y reorganizar su vida política, cambiando del sistema de partidos políticos a un sistema 
normativo propio, recurriendo para ello a un proceso legal ante el Tribunal Electoral del Poder 
Judicial de la Federación.

40



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

El tribunal resolvió a favor de la comunidad, y actualmente cuentan con un consejo de princi-
pales quienes llevan las riendas del municipio de acuerdo a su propia institucionalidad puré-
pecha.

Los efectos de esta movilización, señaló el experto, fueron: la expulsión del crimen organiza-
do, la recuperación del control del territorio por parte de la comunidad y el fortalecimiento del 
tejido social.

El siguiente caso involucró a una comunidad del estado de Oaxaca, Santiago Quiavicuzas 
y fue resuelto por el Primer Tribunal Unitario del Décimo Tercer Circuito. Este asunto nace 
cuando un joven, conduciendo una camioneta, se dirigía a la ciudad de Matías Romero; en el 
trayecto recogió a unas personas de origen centroamericano que le habían pedido un aventón, 
sin embargo, kilómetros adelante se encontró con policías migratorios quienes lo detuvieron 
acusándolo de transportar indocumentados. El joven estuvo preso durante dos años, no obs-
tante, después de varias acciones legales, el magistrado que conoció su caso en apelación, 
decidió revisar si se llevó a cabo una defensa adecuada en atención a su especificidad cultural 
y lingüística, llegando a la conclusión de que el Estado mexicano no estaba en posibilidad de 
garantizar lo que dice su propia constitución, al no hacer efectivos los derechos que en ella se 
establecen. En consecuencia, el magistrado decidió indagar respecto de las formas de reso-
lución de conflictos dentro de la comunidad en cuestión, recurriendo para ello a instituciones 
gubernamentales, académicas y a las autoridades comunitarias, encontrando que ésta tiene 
la capacidad de resolver cualquier tipo de delito, por lo tanto, resolvió declinar competencia a 
favor de la comunidad.

Respecto a la forma en que la comunidad resolvió el delito en cuestión, el panelista destacó 
que lo que para la justicia estatal es una falta, desde la cosmovisión indígena es considerado 
un acto de solidaridad, ya que si alguien pide ayuda, la conducta esperada de un ciudadano 
indígena es que proporcione esa ayuda y fue esta la acción que realizó el joven procesado, 
por lo tanto las autoridades comunitarias concluyeron que no había cometido delito alguno y 
decidieron absolverlo. La sentencia comentada tuvo repercusiones en la comunidad, toda vez 
que se comenzó a discutir sobre principios fundamentales de su convivencia, como la solida-
ridad, así como tomar ciertas precauciones respecto a la realidad contemporánea del Estado 
mexicano que afecta su entorno comunitario, lo que generó una renovación del sistema nor-
mativo propio.

Referente al tercer caso, el de la palabra citó la experiencia vivida en San José el Mogote, un 
pueblo zapoteco del estado de Oaxaca, donde una persona, sin ser ciudadana de la comuni-
dad, heredó por parte de su padre un predio.

41



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Al intentar instalar el servicio de agua potable a dicho predio, esta persona se confrontó con 
las normas comunitarias, puesto que para ser beneficiario de servicios públicos, es necesario 
contar con la ciudadanía y estar al tanto de los servicios comunitarios, por tal motivo la autori-
dad le negó la instalación del agua.

Posteriormente, la quejosa recurrió al Tribunal de lo Contencioso Administrativo para inconfor-
marse por la postura de las autoridades comunitarias, sin embargo, la magistrada resolvió a 
favor de la comunidad, argumentando que el hecho no consistía una negativa a brindar el ser-
vicio del agua, sino que es necesario que la persona o ciudadana cumpla con sus obligaciones 
comunitarias para gozar de los beneficios que tiene la colectividad. Como consecuencia de la 
resolución, según el especialista, la comunidad ha mantenido amplias discusiones sobre su 
sistema normativo, tomando un control importante de su patrimonio histórico, además de que 
ha fortalecido su vida comunitaria. 

A partir de los casos analizados, el experto reflexionó que lo que le ha permitido funcionar al 
Estado mexicano, no son sus instituciones oficiales, sino su tejido social que ha propiciado que 
la sociedad cree sus propias instituciones, sus espacios y replantee su cultura; aclarando que 
la expresión más importante de esto radica en los pueblos indígenas. Sin embargo, agregó 
que los gobiernos neoliberales han tomado decisiones que erosionan el tejido social y como 
consecuencia debilitan la institucionalidad local; algunas de las decisiones que enlistó fueron: 
la indiscriminada apertura del campo mexicano al Tratado de Libre Comercio, la contra 
reforma agraria de 1992 y la política de transferencia de recursos fiscales a los munici-
pios. 

Para concluir, el ponente mencionó que de los casos expuestos, se puede decir que dentro del 
poder judicial hay operadores que asumen su responsabilidad para evitar que el tejido social 
se termine de erosionar. Reconoció, además, que no es responsabilidad del poder judicial sal-
var al país de la crisis en la que se encuentra, sino que todo tiene que partir de la organización 
de la sociedad, basándose en el rescate y fortalecimiento de las instituciones tradicionales 
propias.

Moderadora

La moderadora procedió a hacer un recuento de las ideas expresadas por los participantes 
de esta mesa: del primero, destacó que la mejor coordinación que puede existir es en la que 
el Estado no intervenga en las decisiones de la jurisdicción indígena; del segundo, resaltó la 
resistencia del Estado en aceptar el pluralismo y las diferentes formas de pensamiento de los 
pueblos y comunidades indígenas; del último ponente, mencionó que los casos expuestos por

42



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

éste representan posibles modelos de resoluciones interlegales o interculturales que acercan 
a los dos sistemas jurídicos, además de citar algunas políticas económicas erráticas que han 
afectado la organización de las comunidades indígenas.

Para abonar con el análisis del tema en cuestión, la moderadora compartió su experiencia 
dentro del cargo que ocupa en una instancia de justicia estatal, e hizo referencia a la postura 
que ha adoptado respecto del pluralismo jurídico, pues inicialmente favorecía a las comunida-
des indígenas validando sus normas internas, sin embargo, actualmente resuelve declinando 
competencia hacia las mismas. Por último se refirió al tema de la armonización, al tiempo que 
la consideró imposible, porque los operadores del sistema judicial tienen una visión liberal y 
completamente individualista ante la visión comunitaria y colectiva de los pueblos indígenas.

43



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Pregunta dirigida al Dr. Rosembert: ¿Cuál 
es el mecanismo que se debe seguir para que 
los abogados también tengan un conocimiento 
sistematizado de lo que implica la justicia indí-
gena? ¿Debe hacerse un rediseño curricular?

Pregunta dirigida al Dr. Juan Carlos: ¿Cuál 
sería el mecanismo para que los partidos polí-
ticos no incidan en la degradación de la auto-
nomía de las comunidades indígenas, pero sin 
violentar los derechos electorales?

Sesión de preguntas y comentarios del público:

Respuesta:  El problema no se puede resol-
ver en la universidad, pues el sistema indígena 
está basado en una profunda matriz espiritual, 
mientras que en el sistema occidental todo se 
resuelve en la lógica de racionalidad. En la uni-
versidad nunca permitirán que un sabedor, que 
es un hombre que posee un conocimiento históri-
co, espiritual, tradicional, sea profesor, porque no 
ha pasado por una institución educativa, además 
de que el sistema racional impediría comprender 
lo que está pasando en el sistema espiritual. En 
consecuencia, el ponente comentó, que en base 
a lo que ha platicado con diversos pueblos origi-
narios, la propuesta es seguir resistiendo has-
ta que los hermanos mestizos sufran lo que 
tienen que sufrir para que entiendan que tene-
mos que cambiar. 

Respuesta:  El doctor Martínez expuso el con-
texto de la crisis de época por la que está pasan-
do el país, y concluyó que lo que necesitamos 
es recobrar la confianza en nuestra capacidad 
organizativa (regenerar el modelo de Estado, de 
abajo hacia arriba) y de generación para poder 
tener instituciones que nos permitan salir de me-
jor manera de esta crisis.

44



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Presentación del informe 
“Los pueblos indígenas 
frente a la reforma proce-
sal penal en Oaxaca”

Moderador: Raymundo 
Wilfrido López Vásquez

“...es un hecho notorio en 
todo el país y en toda La-
tinoamérica que el tema 
indígena está olvidado por 
los gobiernos nacionales y 
estatales”.

El moderador de esta mesa saludó a los presentes y a los pa-
nelistas y se mostró agradecido por la invitación. A manera de 
introducción, mencionó que ya es un hecho notorio en todo el 
país y en toda Latinoamérica que el tema indígena está olvidado 
por los gobiernos nacionales y estatales.

Respecto a la temática central del análisis, refirió que en el esta-
do de Oaxaca desde el año 2006 se implementa el nuevo siste-
ma de justicia penal, y CEPIADET ha llevado a cabo un trabajo 
de investigación sobre ese momento de transición entre los dos 
sistemas de justicia; del sistema mixto y del acusatorio adver-
sarial. Por tal motivo, la materia prima de esta mesa, versará 
sobre los resultados de la investigación plasmados en el informe 
denominado Los pueblos indígenas frente a la reforma procesal 
penal: estrategias para una implementación democrática. Acto 
seguido, dio el uso de la palabra a las y los panelistas.

45



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Violeta Hernández Andrés

“el CEPIADET incrusta en este proceso de 
investigación la perspectiva pluralista, en 
él aseveramos, con base en el reconoci-
miento constitucional y convencional, que 
la creación del derecho no es un monopo-
lio del Estado, ya que históricamente los 
pueblos indígenas han tenido la capaci-
dad de crear y de aplicar el derecho”.

Violeta Hernández fue la presentadora del informe, por lo que comentó que el proyecto de 
investigación inició durante el año dos mil doce, y que obedece a una de las líneas de trabajo 
de CEPIADET: incidencia en políticas públicas, que tiene como objetivo observar y evaluar la 
forma en cómo las instituciones gubernamentales atienden los problemas individuales y colec-
tivos de las sociedades indígenas; y en ese sentido, generar propuestas para transformar las 
políticas públicas con la perspectiva cultural y lingüística que requiere el contexto oaxaqueño. 
En este marco se desarrolló el proyecto denominado “Los pueblos indígenas frente a la refor-
ma procesal penal: Estrategias para una implementación democrática”.

Continuó diciendo que la idea de implementar esta investigación, se ubica en un contexto de 
democracia y estado de derecho, el cual demanda que las políticas públicas aseguren la par-
ticipación activa de la población indígena. Además, expuso que los pueblos indígenas son co-
partícipes del Estado en la tarea de garantizar los derechos humanos en sus territorios, misma 
que debe ser desde una óptica intercultural. Por tal motivo, se incrusta en esta investigación 
una perspectiva pluralista, donde se observa que a partir del reconocimiento constitucional de 
los pueblos indígenas, la creación del derecho no es monopolio del Estado.

Detalló que el presente proyecto consta de dos componentes: por una parte, se avoca a iden-
tificar la pertinencia cultural contenida en el diseño del modelo de justicia, es decir, en el estu-
dio de cómo se estructuró este código de procedimientos penales para el estado de Oaxaca; 
como una segunda parte, se analiza el grado de cumplimiento de los derechos indígenas en 
la implementación, para observar si se sujeta  o no a los estándares internacionales. Además, 
explicó que fueron cuatro las fuentes de verificación empleadas dentro de la investigación: 
en la primera, se enviaron solicitudes de acceso de información pública, a través del órgano 
implementador; se realizaron entrevistas a operadores judiciales; se generaron espacios de 
participación, durante los años dos mil doce y dos mil trece, donde se convocó a usuarios 
indígenas del sistema de justicia acusatorio; también se documentaron y analizaron normas y 
fuentes bibliográficas en la materia.

46



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Agregó que el proceso de investigación estuvo acompañado del Comité Ciudadano Intercul-
tural de Seguimiento, mismo que incluyó diferentes perfiles: abogados litigantes, personas de 
comunidades indígenas, académicos y organizaciones civiles especializadas en derechos hu-
manos y derechos de pueblos indígenas. La función principal del comité fue evaluar, conjunta-
mente con CEPIADET la implementación de la reforma penal y a partir de ello hacer propues-
tas para adaptar el sistema de justicia al contexto intercultural. Un aspecto importante de la 
conformación de este comité multidisciplinario, consistió en ciudadanizar el tema de la justicia, 
ya que éste, siempre ha estado encasillado al perfil del abogado; por tal motivo, al considerar 
que el sistema de justicia es una política pública, tiene, entonces, que recuperar este diálogo 
con la sociedad civil para adecuarlo a las necesidades de la misma.

La presentadora describió el contenido del documento, mismo que se distribuye, básicamente, 
en cinco capítulos:

a) Realidad en Oaxaca; en este primer capítulo, se ofrecen datos de porqué la riqueza cultural 
y lingüística no es un problema para el Estado mexicano, sino al contrario, brinda una posibili-
dad de dar solución a los problemas actuales. 

b) Marco jurídico; en este capítulo, se describe la transición del sistema de justicia penal para 
adaptarlo a compromisos internacionales de México en materia de derechos humanos. De 
igual forma, se expone el contenido de la reforma constitucional penal del dos mil ocho que 
se complementa con la diversa del dos mil once, respecto de los derechos indígenas, en lo 
individual y colectivo. 

c) Pertinencia cultural en el diseño del modelo de justicia penal; en este capítulo se presenta 
un análisis comparativo entre el proceso de diseño de la política pública y los estándares inter-
nacionales, de esta forma se identificaron aspectos omitidos, como el derecho a la consulta.
 
d) Implementación del sistema de justicia penal acusatorio en relación con tratados interna-
cionales en materia de Derechos Humanos de pueblos y comunidades indígenas; el objetivo 
de este capítulo se basa en visualizar cómo el operador judicial replica esta política pública, y 
cómo el aspecto actitudinal incide de manera directa en el ejercicio de los derechos reconoci-
dos a las personas, comunidades y pueblos indígenas. Así mismo recalcó que los principales 
hallazgos del análisis de la información fueron:

47



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

• La vigencia de una visión estereotipada de la persona indígena. Ello promueve el ra-
cismo estructural y se traduce en prácticas reiteradas del operador judicial que impiden 
un verdadero acceso a la justicia, toda vez que prevalecen barreras para  brindar los 
servicios de un intérprete y traductor, una defensa especializada y no se toma en cuenta 
sus especificidades culturales.

• El desconocimiento del sistema de justicia por parte de la persona indígena es también 
una limitante para el ejercicio de sus derechos. Lo anterior, se da porque no existen pro-
cesos de difusión cultural y lingüísticamente adecuados.

La de la voz aclaró que la información recabada para la realización del informe es primordial-
mente cualitativa, y justamente estos datos dan pauta para concluir que el sistema no se está 
aplicando con una perspectiva pluralista e intercultural. Para finalizar, expuso las recomenda-
ciones y propuestas dentro de las que destacan las siguientes:

1. Garantizar la participación de los Pueblos Indígenas en el diseño del sistema de jus-
ticia
2. Delimitar la competencia del sistema de justicia estatal y comunitaria que permitan, 
mediante consenso y acuerdos derivados de la consulta, su coexistencia y fortalecimien-
to para el ejercicio de los sistemas normativos indígenas. 
3. Crear una instancia especializada en la que recaiga la responsabilidad de proveer los 
servicios de defensa especializada, peritaje, interpretación y traducción. 
4. Las autoridades que procuran y administran justicia deben considerar las especifici-
dades culturales de las personas a quienes brindan atención, aplicando principios con-
vencionales y constitucionales, así como la jurisprudencia de los sistemas regional y 
universal de derechos humanos.

A través de las propuestas y recomendaciones contenidas en el informe, aseveró la ponente, 
CEPIADET brinda insumos a fin de contribuir en la transformación del sistema de justicia pe-
nal, incidiendo así en las políticas públicas.

48



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Fausto Sandoval Cruz

“…reconocer la capacidad histórica 
de los pueblos indígenas para generar 
sistemas de justicia eficaces y a partir 
de ello, instrumentar la coordinación del 
sistema de justicia estatal con los siste-
mas normativos indígenas en un nivel de 
complementariedad”.

El siguiente comentarista comenzó su intervención saludando en su lengua indígena Triqui y 
agradeciendo a los organizadores la invitación a este foro. Continuando con su intervención, 
compartió que en su comunidad ha ocupado diferentes cargos como los siguientes: jefe de la 
policía comunitaria y secretario municipal, sin embargo, manifiesta que tuvo dificultades para 
desempeñar dichos cargos; el primero, porque se lo asignaron a una edad avanzada y el se-
gundo, porque nunca tuvo una formación comunitaria. 

De igual forma, compartió que ha fungido como síndico municipal. Respecto de este cargo, 
explicó que cumple dos funciones fundamentales; la primea, es la de mediar en todos los con-
flictos que se den entre los comuneros, entre la gente del pueblo y; la segunda, es asegurar el 
cambio de autoridad, es decir, conducir el nombramiento de las nuevas autoridades comunita-
rias, algo muy parecido a un árbitro electoral. Del mismo modo, ahondó que los cargos en su 
comunidad no son retribuidos y que por el contrario, son las mismas personas que corren con 
los gastos generados durante su gestión.      

Prosiguió aclarando que los cargos en las comunidades, no es algo que se busque y se va 
aprendiendo conforme las diferentes experiencias, además, respecto del término justicia acla-
ró que no existe en su lengua, y que la forma más cercana para referirse a ese término es: el 
camino que se tiene y que las personas que acuden ante la autoridad comunitaria lo hacen 
para que “les quiten el delito”.

Compartió con los asistentes su experiencia dentro del comité ciudadano intercultural para el 
seguimiento a la reforma penal, misma que ve como algo positivo pues considera que hay una 
apertura por parte del sistema judicial hacia los pueblos.

En relación al informe comenta que él, además de otras personas, representan a sus comu-
nidades indígenas y que en ese sentido aportaron observaciones para lograr transformar el 
sistema de justicia de nuestro país.

49



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Algunas de las observaciones tienen que ver con lo que las comunidades esperan del sistema 
de justicia, como por ejemplo que se respete la autonomía y que entiendan que éstas intentan 
resolver sus problemas desde sus propias formas. 

Referente a las recomendaciones contenidas en el presente informe, el panelista destacó las 
siguientes:

a). Que los operadores de justicia deben tomar muy en cuenta y reconocer la capacidad 
histórica de los pueblos indígenas para generar sistemas de justicia eficaces, y a partir 
de esto instrumentar la coordinación del sistema de justicia estatal con los sistemas 
normativos indígenas en un nivel de complementariedad. Para contextualizar e ilustrar 
esta premisa, atrajo a la mesa un ejemplo de coordinación entre justicias en el ámbito local, 
describiendo la coordinación que existe entre las autoridades de dos comunidades, cuándo 
una persona de un pueblo comete un ilícito en otro. 

b). Que los operadores de los sistemas adopten, como paradigma, transmitir mediante una 
forma garantista de aplicar justicia, la materialización de una sociedad incluyente, en este 
sentido, la sociedad mayoritaria es la que tendría que ser incluyente, es la que tiene que ser 
intercultural.

c). Las autoridades que procuran y administran justicia deben considerar las especificidades 
culturales de los sujetos a quienes brindan atención, aplicando principios convencionales y 
constitucionales, así como la jurisprudencia de los sistemas regional y universal de derechos 
humanos.

Por último, el presentador concluyó que realmente el sistema de justicia no es adecuado para 
nadie, puesto que no afecta sólo a los pueblos indígenas, y por lo tanto es un tema pendiente.

50



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Carlos Morales Sánchez

“Pero todo esto que estamos comen-
tando tiene que hacerse con la herra-
mienta de litigio estratégico; solamen-
te así iremos avanzando y haciendo 
efectivos los derechos de los pueblos 
indígenas que se establecen en el artí-
culo segundo constitucional y que están 
todavía ahí, casi intactos”.

El maestro Morales Sánchez inició su intervención reconociendo a CEPIADET como un agen-
te del ámbito social que hace vigente los derechos lingüísticos de los pueblos indígenas. Para 
continuar puntualizó que analizaría la parte relacionada a la defensa de indígenas en materia 
penal y explicó que hay varios aspectos que debe considerar una defensa especializada en 
materia indígena:

La problemática de la autoadscripción.

La primera observación que comenta es el hecho de saber si una persona es indígena o no. 
Es decir, si la persona es recipiendaria de los derechos indígenas que el artículo 2° de la Cons-
titución otorga a las personas indígenas. En este sentido, afirma que el primer punto que se 
analiza en el procedimiento jurisdiccional es “definir” al sujeto indígena.

Observa, el maestro Morales, que esta concepción se construye a partir de la visión racista 
que tiene el operador de justicia, quien asocia al indígena con sus rasgos somáticos. Para el 
juzgador judicial es indígena aquella persona que posee los rasgos físicos siguientes: pelos 
parados, prieto, labios gruesos y la nariz boluda.

Es decir, que para el operador judicial el indígena es indígena solo si se parece a la idea que 
el operador de justicia tenga del indígena y no a su libre voluntad de autoadscribirse como 
indígena. 

Reflexionó el ponente, que esto obedece, en parte, a criterios contradictorios que la propia 
Suprema Corte de la Justicia de la Nación (SCJN) ha emitido, ya que por una parte existen 
criterios que reconocen la autoadscripción de manera absoluta (amparo directo en revisión 
1624/2008, Primera Sala) y hay otro (amparo 50/2012, Primera Sala), emitido recientemente, 
que tiene una variante y que establece que para el caso de que el operador tenga duda sobre la

51



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

pertenencia del indígena a la comunidad, se deberá solicitar a la autoridad municipal constan-
ciaso documentos que acrediten la pertenencia del procesado o en todo caso, practicársele un 
dictamen antropológico.

En este sentido, manifestó que los defensores de las personas indígenas deben de estar 
atentos al momento en que el detenido emita su declaración, y orientarlo para que se autore-
conozca como integrante de una comunidad indígena, porque es importante que se autoads-
criba como indígena, ya que el derecho de autoadscripción representa una apertura para otros 
derechos.

Como un segundo parámetro de una defensa especializada, el maestro propuso la necesidad 
de verificar la presencia de un intérprete o traductor de lenguas indígenas, recalcando que la 
ley así lo establece, que normativamente está establecido y además, jurisprudencialmente la 
SCJN establece el derecho del indígena a tener traductor o intérprete (amparo directo 9/2008, 
Primera Sala). 

Sin embargo, el problema radica, afirma el expositor, en la incapacidad material del Estado en 
proveer este servicio, por tal motivo es necesario que la ley establezca qué institución es la 
obligada de proveer estos servicios.

El tercer punto que debe verificarse en la defensa especializada en materia indígena, es ve-
rificar la competencia de la jurisdicción indígena o estatal que corresponda al caso concreto. 
Para efectos ilustrativos, el ponente trajo a colación algunas experiencias que suceden en la 
vida cotidiana, donde hay conductas que son juzgadas en la justicia indígena y que posterior-
mente alguna de las partes, inconforme por la resolución, decide llevar el caso a la jurisdicción 
occidentalizada, dando inicio así a un conflicto entre fueros o de jurisdicciones. 

En este orden de ideas, expuso que existe una tímida respuesta a este problema por parte 
del Estado, puesto que el artículo 414 del Código Procesal Penal para el Estado de Oaxaca y 
el artículo 420 del Código Nacional de Procedimientos Penales, establecen la extinción de la 
responsabilidad penal cuando la comunidad indígena ya haya resuelto el conflicto penal, siem-
pre y cuando las partes involucradas en la comunidad indígena lleguen a un acuerdo; lo cual 
representa grandes limitaciones a la jurisdicción indígena, además, de que la obliga a resolver 
asuntos de cuantías menores.

52



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

En contraposición de lo anterior, el expositor reconoció la visión más amplia contenida en las 
resoluciones que ha emitido el Primer Tribunal Unitario del Décimo Tercer Circuito de Oaxaca, 
en la que un impartidor de justicia revolucionario ha decidido devolver la jurisdicción a una 
autoridad indígena y otorgarle la facultad para resolver asuntos en materia penal.

Como cuarto parámetro de una defensa especializada en materia indígena, el expositor re-
comienda que es necesario considerar, las especificidades culturales de los destinatarios en 
cuestión; en un afán de ejemplificar lo anterior, aludió a diversos casos en los que las prácticas 
y especificidades culturales de algunos pueblos indígenas colisionan con el derecho positivo. 

Para este hecho, el maestro Morales, mencionó la sentencia del amparo directo en revisión 
1624/2008 (Primera Sala), amparo promovido por el expositor, en la que se establecen las 
bases para ejercer una defensa con perspectiva cultural, de igual forma, explica que, de con-
formidad con la resolución indicada, la investigación de la especificidad cultural del indígena 
no corresponde al propio imputado ni al Ministerio Público sino que es al juez a quien se le 
atribuye dicha actividad jurisdiccional. 

Al mismo tiempo, identificó el conflicto que existe entre el criterio de la SCJN (de que al juez 
corresponde la investigación de la especificidad cultural) y el principio de dispositividad de los 
juicios orales, puesto que en estos juicios, el juez no despliega facultad de investigación y son 
las partes las que deben promover las pruebas al juicio de debate.

Para finalizar con su disertación, el comentarista se refirió al último parámetro desarrollado en 
el informe referente a las penas alternativas al encarcelamiento para los indígenas, ya que to-
dos los delitos establecidos en el Código Penal, dijo, tienen la prisión como pena fundamental.

Por ello, dijo que los defensores indígenas deben promover la aplicación de penas alternativas 
a la prisión. Para lograrlo, manifestó es necesario echar mano del convenio 169 de la OIT, que 
establece la posibilidad de aplicar penas diferentes a la de prisión, que el Código Penal del 
estado no lo reconoce.

En esta tesitura, invitó a los defensores a implementar la herramienta de litigio estratégico, en 
el sentido de que, al momento de acompañar casos donde se vean involucrados indígenas, 
soliciten a las autoridades judiciales la aplicación de penas diversas a la prisión. 

Comentó que no va a ser un trabajo fácil, pero que es necesario utilizar todos los recursos e 
instancias legales y convencionales existentes, incluso llevar estos casos ante la SCJN, ya 
que sólo así, se podrá avanzar y hacer efectivos los derechos de los pueblos indígenas que se 
encuentran casi intactos en el artículo 2° de la constitución federal. 

53



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

María del Carmen Novoa

“[…]es una oportunidad para que los resulta-
dos de este estudio, sean tomados en cuenta 
por la autoridad para que de alguna manera 
este proceso dé mejora y que […] se consulte 
al usuario de este servicio de justicia y cómo 
lograr de alguna manera sincronizar […] lo que 
es toda la perspectiva de los pueblos indígenas 
dentro de un proceso que se basa en garantizar 
derechos”

Al iniciar con su participación, la panelista externó que se avocaría a compartir la perspectiva 
de seguimiento y evaluación que, por parte del CIDAC, están haciendo desde hace dos años 
sobre la implementación y operación del nuevo sistema de justicia penal en México.

En este sentido, mencionó que han generado una metodología que pretende ser un aporte 
desde la perspectiva de la sociedad civil y que consiste en identificar las áreas de oportunidad 
para poder aportar e incidir en políticas públicas, a efectos de que la implementación de este 
proceso de justicia penal sea de calidad y se logre tener así un mejor sistema de justicia penal 
en México. 

Referente al estudio generado por CEPIADET, reconoció su importancia y los diferentes apor-
tes que contiene, resaltando la estrategia de presentarlo ante los tomadores de decisión a 
efectos de que consideren la perspectiva indígena, puesto que es un tema ausente en todo el 
proceso de implementación de la reforma penal y que las diferentes autoridades no la tienen 
conceptualizada; destacó, además, que el presente estudio concibe el sistema de justicia pe-
nal como una política pública y desde esa perspectiva hace la evaluación.   

Al entrar al análisis del sistema en sí, explicó que uno de los principios que lo sustentan, es 
que es garantista y que a partir de ello, existe una oportunidad para incluir los derechos de los 
pueblos indígenas que poco se han desarrollado en México, no obstante de que este sector 
tiene una presencia importante en todo el país, que representa un mosaico de realidades dis-
tintas y que necesariamente tiene que ser aterrizado a este nuevo proceso penal. Asimismo, 
destacó la importancia del papel que la sociedad civil organizada juega actualmente como una 
forma de poder exigir el cumplimiento de derechos que han sido negados por muchos años. 

54



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

La siguiente idea a la que se refirió la ponente fue que el nuevo sistema de justicia penal impli-
ca una exigencia de coordinación entre las siguientes instituciones: corporaciones policiacas, 
procuradurías o fiscalías, poderes judiciales, defensorías de oficio públicas incluyendo el sis-
tema penitenciario. 

Por otro lado, mencionó que uno de los aspectos importantes que muestra el informe, es la 
poca participación de la sociedad civil, puesto que no fue consultada en el diseño del nuevo 
sistema penal, situación que se quiere subsanar en las propuestas del presente estudio. Ade-
más recalcó que la integración del comité ciudadano, como parte de la metodología que se 
empleó en la investigación, es un aporte importante, una buena práctica y referencia para ser 
empleada en otros estados.

Aludió a que la labor de CIDAC coincide con uno de los aspectos que CEPIADET trabaja en su 
estudio, respecto de la activación de los mecanismos de transparencia, es decir, cómo lograr, 
a través de la consulta y las solicitudes de información a las instituciones, dar seguimiento y 
hacer una evaluación de lo que está pasando en el proceso de implementación de la reforma 
penal.

La maestra Novoa describió, de manera general, que la implementación del nuevo sistema 
penal en Oaxaca ha sido muy lenta, y a causa de esto en la mayoría del territorio estatal to-
davía funciona el sistema tradicional; visualizando que puede darse una situación más grave, 
en términos de inseguridad jurídica, puesto que se pude llegar a tener en un mismo territorio 
tres códigos procesales penales. Lo anterior representa el grado de complejidad de imple-
mentación del nuevo sistema de justicia, en el sentido de que no se cuenta con los recursos 
suficientes para alimentar a cada uno de los sistemas procesales.

Otro tema importante expuesto fue sobre el grado de conocimiento y de información con la que 
cuenta la población sobre lo que significa este nuevo de sistema de justicia penal; de lo cual se 
observa que existe una gran deficiencia en Oaxaca y en general en todo el país sobre cómo 
comprender su implementación.

Por lo anterior, la ponente propuso ampliar el ámbito del estudio, en el sentido de: involucrar a 
operadores de otras instancias como corporaciones policiacas y todo el sistema penitenciario; 
extender el sistema de evaluación, abarcando al mayor número de usuarios posibles, tanto del 
sistema acusatorio como del sistema tradicional, para poder medir cuánto se está mejorando 
con respecto a los objetivos planteados con la reforma del 2008.

55



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Para consumar su disertación, la panelista reconoció las aportaciones del estudio analizado, 
esperando que sus resultados sean tomados en cuenta por la autoridad y se logre consultar a 
las comunidades indígenas para poder así garantizar sus derechos en la implementación del 
nuevo sistema de justicia penal.

Como conclusión el moderador de la presente mesa, resumió que la implementación de la 
reforma penal en Oaxaca ha sido errática, además agregó que quienes deberían estar escu-
chando las propuestas y recomendaciones de los participantes son los tomadores de decisio-
nes y funcionarios de gobierno, quienes en ese momento estaban ausentes.

56



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Presentación del “Proto-
colo de actuación para 
quienes imparten justicia 
en casos que involucren 
derechos de personas, 
comunidades y pueblos 
indígenas”

Moderador: Rodolfo 
Moreno Cruz

“...es un hecho notorio en 
todo el país y en toda La-
tinoamérica que el tema 
indígena está olvidado por 
los gobiernos nacionales y 
estatales”.

El moderador agradeció y dio la bienvenida a las y los ponentes 
e inició esta mesa invitando a los participantes a basar sus ex-
posiciones en los siguientes ejes rectores:

¿Qué opina sobre el protocolo?
¿Cuáles son los aciertos del documento y cómo los potenciali-
zaría?
¿Cuáles son los desaciertos del documento y cómo los enfren-
taría?
Posteriormente dijo que se haría una etapa de conclusiones, y 
para comenzar dio la palabra a la primera ponente.

57



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

María de los Ángeles Arcos García

“Quisimos entonces contribuir con la tarea 
de impartir justicia de forma especializada. 
Consideramos que es muy necesario que los 
jueces adecuen su praxis judicial a los conte-
nidos de los instrumentos internacionales.”

Comenzó su intervención agradeciendo a los organizadores del evento, y apuntó que en la 
fase final de la gestión de la SCJN han evaluado las acciones generadas por dicha institución 
en ese periodo. Dentro de ellas, mencionó la generación de los protocolos de actuación judicial 
con el objeto de acercar a los jueces a los más altos estándares internacionales de derechos 
humanos.

Con los protocolos se pretende contribuir a la impartición de justicia de forma especializada y 
abonar a la necesaria adecuación de la praxis judicial a los contenidos de los instrumentos in-
ternacionales. Una de las preocupaciones que la licenciada externó, es que los problemas no 
están siendo atendidos por las instituciones, por ello, los protocolos buscan acercar el aparato 
judicial a la sociedad y a la persona que se está juzgando en una dimensión objetiva.

A continuación, enlistó los temas centrales de los protocolos publicados por la SCJN:

• Niñas, niños y adolescentes.
• Personas, comunidades y pueblos indígenas.
• Para juzgar con perspectiva de género.
• Personas Migrantes y sujetas a protección internacional
• Personas con discapacidad
• Casos que involucren la orientación sexual o la identidad de género
• Tortura y Malos tratos
• Proyectos de desarrollo e infraestructura

Posteriormente describió el proceso de la elaboración del protocolo de actuación para quie-
nes imparten justicia en casos que involucren derechos de personas, comunidades y 
pueblos indígenas.

58



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

En este caso se pidió la opinión de varias personas expertas en el tema, entre ellos el doctor 
Juan Carlos Martínez, el relator especial de las Naciones Unidas y organizaciones sociales; al 
final todas estas observaciones fueron consideradas en el texto del protocolo.

El Protocolo de actuación en materia indígena está conformado por tres apartados; en el pri-
mero se encuentran todos los instrumentos jurídicos de origen nacional, y principalmente de 
orden internacional. En la segunda parte, se hacen sugerencias a las y los juzgadores a partir 
de seis principios que plantean derechos muy importantes, estos principios son:

• No discriminación
• Autoidentificación 
• Acceso a la justicia considerando las especificidades culturales 
• Maximización de la autonomía
• Protección especial a sus territorios y recursos naturales
• Participación, consulta y consentimiento frente a cualquier acción que los afecte.

En la tercera parte se enriqueció el protocolo con las sentencias relevantes de los tribunales 
nacionales e internacionales, y esto es muy importante porque los jueces pueden darse cuenta 
de los nuevos caminos ya trazados en las resoluciones emitidas en otros países.

La ponente vinculó este protocolo con el último realizado por la SCJN, denominado Protocolo 
para quienes imparten justicia en casos relacionados con proyectos de desarrollo e 
infraestructura, pues ambos están vinculados con los derechos de los pueblos indígenas, 
agregó que este último ha sido el más difícil de concretar, pues dentro de la Corte ha habido 
mucha resistencia a aceptarlo.

Este último protocolo es importante porque responde a la realidad de que diversas actividades 
empresariales son el detonante de serios conflictos sociales, y muchos de ellos ocurren dentro 
de los territorios de los pueblos indígenas. Este documento inicia señalando la seria preocupa-
ción de organismos internacionales por las consecuencias negativas y devastadoras de estos 
proyectos a gran escala para las colectividades, además del aumento de las violaciones a los 
derechos humanos de quienes denuncian sus impactos. De igual forma se anexan los princi-
pales derechos afectados por estos proyectos: el derecho al debido proceso; a la información; 
a la participación, consulta y consentimiento; a la libre expresión y a la protesta; a la reunión y 
asociación; a una vivienda y alimentación adecuada; al agua y saneamiento; a la salud y a un 
medio ambiente sano; y a la cultura.

59



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

El protocolo de actuación para quienes imparten justicia en casos que involucren derechos de 
personas, comunidades y pueblos indígenas, es uno de los más vistos en la página de la Cor-
te, ha sido citado en importantes resoluciones (por ejemplo la sentencia del acueducto Inde-
pendencia y la Tribu Yaqui), además, ha sido utilizado por defensores de derechos humanos, 
de igual forma, el Consejo de la Judicatura del Poder Judicial de Oaxaca emitió un acuerdo por 
el cual adopta el protocolo a efecto de que los órganos jurisdiccionales lo apliquen. 

Al concluir con su exposición, la ponente hizo referencia a la última resolución en que se 
mencionó el protocolo, donde el juez octavo de distrito en el estado de Chihuahua amparó a 
comunidades Rarámuris en contra de la construcción de un aeropuerto. Por último externó que 
se espera que estos protocolos resulten de utilidad para juzgadores, defensores, académicos, 
instituciones públicas y estudiantes.

José Luis Reyes Hernández

“Los jueces deben conocer el derecho indí-
gena,  el lenguaje de derechos, pero tam-
bién la lengua en que se expresan los justi-
ciables”.

El magistrado Reyes Hernández dio inicio con su disertación, reconociendo que la SCJN ha 
marcado el rumbo en la defensa de los derechos humanos, en un activismo judicial sin pre-
cedente en el país; los protocolos de actuación que ha publicado el máximo tribunal del país, 
dijo, establecen lineamientos para orientar a los jueces y magistrados en el procedimiento y 
análisis de los asuntos en que involucren a personas que forman parte de grupos vulnerados y 
que además constituyen referentes a nivel internacional en el ámbito de protección de dichos 
derechos. 

Referente al protocolo en comento, agregó que a través del texto se fomenta el acceso a la 
justicia y se aplican estándares de derechos humanos  que son de gran utilidad para todos los 
que participan en los procedimientos donde se involucran personas o pueblos indígenas. De 
ahí reconoció la importancia de analizar dicho protocolo, toda vez que los pueblos y comuni-
dades indígenas han ejercido sus derechos, conservando sus sistemas normativos y organi-
zación social, permitiendo la subsistencia de su cultura a pesar de la exclusión, discriminación 
y marginación de que han sido objeto a través de la historia.

60



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Al continuar con su análisis, reconoció que para quienes han sido formados en un sistema jurí-
dico diverso al de los pueblos indígenas, desconocen la democracia participativa de las comu-
nidades, sus normas y prácticas consuetudinarias y que resultan sincréticas, poco confiables, 
e incluso mutables al capricho de quienes ejercen el poder o el cacicazgo. Sin embargo, agre-
gó que la justicia estatal poco ha hecho para confiarles la solución de sus conflictos internos, 
y que en muchas ocasiones, se escucha solamente a una de las partes que se presenta como 
víctima vulnerada, cuando en realidad, ésta ha incumplido con sus obligaciones o se niega a 
respetar el derecho interno, a reconocer a sus autoridades, niega la cosmovisión indígena y 
asume otra con desprecio hacia quienes siguen ejerciendo su derecho a la diversidad.

El de la voz compartió que el pleno del Consejo de la Judicatura del Poder Judicial del Esta-
do de Oaxaca aprobó en el año 2013 la aplicación del “Protocolo de actuación para quienes 
imparten justicia en casos que involucren derechos de personas, comunidades y pueblos in-
dígenas” y que desde ese momento, determinó el rumbo de la justicia con mayor pluralidad 
cultural.

En ese sentido, reconoció que los operadores judiciales del estado están en fase de capacita-
ción con el objeto de que se respeten los derechos de las partes y no se violenten los derechos 
de las personas que pertenecen a grupos vulnerables, además, agregó que romper con los 
estereotipos requerirá, sin duda, de un mayor tiempo, debido a su formación. 

Como integrante del Poder Judicial del Estado de Oaxaca, reconoció que la dificultad mayor 
que enfrentan es la insuficiencia del presupuesto para cubrir los servicios de traductores e 
intérpretes, y que por ello, ha sido necesario firmar convenios con el Instituto Nacional de 
Lenguas Indígenas, con la Comisión para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas, además de 
contar con el apoyo invaluable de CEPIADET, del CIESAS Pacífico Sur y de otras instituciones 
que coadyuvan a dar respuesta a las necesidades de traducción en los juicios.

Por todo lo expuesto, invitó a los operadores del sistema de justicia, así como las instancias 
electorales a entender el panorama de los sistemas de justicia de los pueblos y las comunida-
des en coordinación con el sistema de justicia nacional bajo la óptica del pluralismo jurídico, 
agregando que es una tarea que incumbe a todos los servidores públicos del Estado mexicano.
Otros temas importantes para los pueblos indígenas que el magistrado mencionó fueron la 
consulta, la educación bilingüe y la capacitación de intérpretes y traductores en el sistema de 
justicia, resaltando que éstas son indispensables y necesarias para construir una verdadera 
justicia intercultural.

61



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Para concluir con su intervención el ponente reflexionó que para entender el derecho indígena, 
se debe partir del derecho a autodeterminación y a la autonomía de los pueblos originarios, 
mismos que están reconocidos en los estándares internacionales de los derechos humanos. 
Por ello recalcó que el protocolo es un instrumento valioso y que su resultado dependerá de la 
diligencia con la que se aplique a cada caso en concreto.

Parastoo Anita Mesri Hashemi-Dilmaghani

“...si hablamos de diálogo intercultural, estamos 
partiendo de la base del respeto a la dife-
rencia, eso significa respeto a la autonomía, al 
sistema normativo indígena y todo lo demás...”

La panelista agradeció la invitación a CEPIADET, y comenzó su disertación dando un pano-
rama de los antecedentes históricos del tema, por considerarlo importante. Trató el tema de 
la conquista, sin embargo hizo énfasis en la etapa del indigenismo, del proceso que se vivió 
en el país después de la revolución mexicana, cuando se decidió implementarla como política 
de Estado, donde se buscó la asimilación e integración forzada de los pueblos originarios del 
país, que incluía la asimilación jurídica, política, económica, cultural y la castellanización forza-
da para que todos y todas fueran mestizos. Los pueblos originarios rechazaron estas políticas 
y lucharon contra el indigenismo y así se llegó al hecho más importante de la historia reciente 
de México, el levantamiento del Ejercito Zapatista de Liberación Nacional (EZLN), que tuvo 
trascendencia nacional e internacional. 

Con el levantamiento del EZLN el gobierno se vio obligado a sentarse a negociar, con los 
pueblos indígenas y de esto hubo un resultado concreto conocido como los Acuerdos de San 
Andrés, firmados por ambas partes; durante las mesas de negociación, entre el EZLN y el go-
bierno, era notoria la presencia de todos los pueblos indígenas del país, porque se decidió que 
era el momento histórico de poner sobre la mesa el tema y exigir un reconocimiento, dentro del 
sistema jurídico colonial o neocolonial, de los derechos colectivos de los pueblos indígenas.

62



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Por lo anteriormente expuesto, la ponente consideró la importancia de analizar el tema del 
protocolo de actuación para personas que imparten justicia, mismo que se debe entender 
como parte de un proceso emprendido por los mismos pueblos a raíz de lo planteado en los 
acuerdos de San Andrés, donde se buscó un diálogo entre autoridades estatales y autoridades 
comunitarias, en el que se respete la autonomía y los sistemas normativos.

Posteriormente, en el 2001 se llegó a la reforma del artículo segundo constitucional, donde se 
trató de reconocer lo demandado en los Acuerdos de San Andrés, que se refiere a los dere-
chos colectivos y autonomía. Más tarde, se reformó el artículo primero que obliga a todas las 
autoridades a hacer efectivos los derechos humanos, no sólo los que están en la constitución, 
también los que están en los tratados internacionales. Entonces las personas encargadas de 
administrar justicia, además de conocer el marco normativo estatal y federal, deben conocer el 
marco normativo internacional. Por ello, en palabras de la ponente, fue una idea muy acertada 
de la SCJN emitir los protocolos.

Ante la pregunta que se ha hecho de qué son los protocolos, consideró, que son una serie de 
lineamientos que pueden guiar a las y los juzgadores donde se involucre un derecho individual 
o colectivo, estos lineamientos se basan en la misma ley.

Además del protocolo que se comenta, la doctora compartió que el Tribunal Electoral del Po-
der Judicial de la Federación le encargó, hacer un documento complementario semejante para 
el tema de los derechos colectivos en el ámbito electoral de los pueblos y comunidades indíge-
nas; es así como surge la Guía de actuación para juzgadores en materia de derecho elec-
toral. Esta guía, al igual que el protocolo, toca los temas del marco normativo, de principios y 
de casos importantes, sin embargo, también se mencionan los elementos de la vida colectiva 
que deben tomar en cuenta las personas que hacen justicia electoral, estos elementos son: 
el territorio, el trabajo colectivo, las fiestas y los ritos, la asamblea como máxima autoridad y 
la lengua materna. Además, al conocer un caso el tribunal debe ubicar al pueblo físicamente, 
ubicar si hay un sistema de cargos y cuál es el derecho electoral indígena vigente.

Profundizando a cerca de la guía de actuación en materia electoral, la expositora citó al maes-
tro Jaime Martínez Luna, quien sugiere que se deben analizar los principios (principios colec-
tivos, familiares y lingüísticos) que guían las diferencias de vida, y que hay que explicar las 
fuentes de los razonamientos que dan fortaleza a cada modelo de vida, que tienen que ver con 
la cosmovisión de cada pueblo. Así mismo, aclaró que el derecho indígena es oral y es norma, 
mas no como se enseña en las facultades, que las normas son aquellas que están escritas 
únicamente. Así que lo que se busca, según Martínez Luna es la convivencia de principios, con 
un respeto basado en la igualdad, y en la diversidad de los distintos  razonamientos.

63



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Para concluir, la de la palabra invitó a los juzgadores a allegarse de los elementos que le per-
mitan juzgar de mejor manera, abonando así a un diálogo de respeto, además señaló que en 
el protocolo que se analiza no fueron considerados temas como: 

• La declinación de competencia, donde se debe respetar la jurisdicción indígena y la 
justicia comunitaria.
•  La maximización de la autonomía y minimización de interferencia; pues apuntó, que 
son éstas las líneas que se buscaron en los Acuerdos de San Andrés y no una armoni-
zación.

64



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Pregunta dirigida a la Dra. Ángeles: En este 
protocolo próximo de megaproyectos ¿cómo 
se trata el tema de consentimiento o no con-
sentimiento de la comunidad? Porque donde 
yo creo que la suprema Corte se ha quedado 
corta es cuando no hay el consentimiento li-
bre, informado, responsable de la comunidad, 
y su postura es no a la obra, ¿qué sucede?, si 
después de la consulta bien llevada no hay la 
aprobación ¿qué pasa? ¿Cómo se trata este 
tema?

Pregunta dirigida a la Dra. Parastoo: ¿Cuá-
les fueron las consecuencias que se dieron 
después de la resolución de Cheran? en don-
de se le da instrucciones a las instituciones 
electorales locales de que las elecciones no 
sean por medio de partidos políticos, ¿qué ex-
periencia hay ahí?

Sesión de preguntas y comentarios del público:

Respuesta: En este protocolo se aborda este de-
recho señalando lo que han manifestado la Corte 
Interamericana y el relator especial de las Nacio-
nes Unidas: que las afectaciones a gran escala 
en estos megaproyectos debe existir el consenti-
miento de los pueblos. Incluso se agrega que el 
derecho de participación y consulta lo tenemos 
todos, no solamente los pueblos indígenas, y a 
pesar de que las sentencias de la propia corte 
mexicana están lejos de abordarlo con esta im-
portancia, hay algunas otras sentencias que ya 
señalan esta obligatoriedad.

Respuesta:  Dos mil quinientos comuneros y co-
muneras de los cuatro barrios de la comunidad 
de Cheran firmaron un escrito pidiendo al Tribunal 
Electoral, que se respetara su decisión de cómo 
iban a nombrar a sus autoridades. Entonces el 
Tribunal determinó que se hiciera una consulta y 
si la mayoría de los cuatro barrios decidían cam-
biar la forma de nombramiento de autoridades, 
todas las autoridades estatales debían respetar 
esa decisión. Para ello, primero se realizaron 
asambleas informativas y luego se hizo la consul-
ta a través de las asambleas, donde se reafirmó 
la decisión de cambio de régimen; por lo tanto el 
instituto electoral, el congreso y todas las autori-
dades de Michoacán tuvieron que respetarla. 

65



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Sentencias relevantes en 
materia de justicia intercul-
tural y bilingüe que involu-
cran a personas, pueblos 
y comunidades indígenas

El licenciado Maximino Muñoz de la Cruz inició su moderación 
saludando en su lengua indígena, posteriormente lo hizo en es-
pañol, al tiempo que agradeció a los organizadores por la invita-
ción a moderar el presente panel. 

Continuando con la mesa denominada: “sentencias relevantes 
en materia de justicia intercultural y bilingüe que involucran a 
comunidades y pueblos indígenas”, refirió que el Poder Judicial 
de la Federación y la Suprema Corte de Justicia de la Nación 
han estado renuentes a reconocer los derechos de los pueblos 
indígenas, pero que a pesar de ello, han emitido algunas sen-
tencias importantes que son dignas de ser mencionadas en este 
espacio. En ese sentido citó los casos de: Cheran; el acueducto 
independencia y la tribu Yaqui; el del pueblo Wirrarica, su au-
toadscripción respecto al uso del peyote y el derecho sobre sus 
territorios sagrados; además de otros casos en los que se ha 
reconocido el derecho al defensor y traductor de lenguas indí-
genas. 

Para entrar en materia de análisis del presente panel, el mode-
rador dio el uso de la voz a los integrantes de la mesa, iniciando 
por el Magistrado Rubén Paulo Ruiz Pérez.

66



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

El Magistrado saludó a las y los presentes y agradeció la invitación hecha a su persona para 
compartir las experiencias que ha tenido desde el tribunal donde labora, aclarando que las 
resoluciones que ha emitido han sido motivadas por las partes en los juicios, lo cual tiene una 
importante repercusión social, sobre todo en estos momentos complicados por los que está 
atravesando el país en los temas de corrupción, inseguridad y desigualdad social. De igual 
modo, reconoció que este tipo de espacios son una opción razonable y pacífica para lograr la 
armonía que nuestra sociedad busca.

El primer caso que el magistrado compartió trata del delito denominado violación a la ley de 
migración, donde un joven originario de la comunidad de Santiago Quiavicuzas, al transitar por 
una carretera, decidió subir a su camioneta a unos migrantes que le solicitaban un aventón, 
sin embargo este hecho, es visto para la justicia estatal como un delito considerado grave, por 
lo tanto no admite la libertad bajo caución y en caso de que se emita una pena, no admite la 
posibilidad de una sustitución. Posteriormente, los agentes migratorios detuvieron al joven, lo 
pusieron a disposición de un juez federal y éste lo sentenció condenatoriamente.

En este sentido, el ponente explicó que en el tribunal conocieron del recurso de apelación en 
contra de la sentencia definitiva que ya se le había dictado a esta persona y detalló que en 
primer término buscaron, ante algunas instituciones gubernamentales, un defensor y traductor 
hablantes de la lengua indígena del procesado, sin embargo, la búsqueda no tuvo éxito. 

Posteriormente, recurrieron a diversas instituciones como el Centro de Investigaciones, Es-
tudios en Sociología y Antropología Social, el Instituto Nacional de Lenguas Indígenas y la 
Secretaría de Asuntos Indígenas del Estado de Oaxaca, para solicitar dictámenes en materia 
de antropología que les proporcionarán una visión más clara a cerca de la normatividad de la 
comunidad; de igual forma, se solicitó la presencia de las autoridades comunitarias a efectos 

Rubén Paulo Ruiz Pérez

“Esta sentencia no es más que un traba-
jo en equipo de todas las instituciones 
que están acá y de manera relevante, 
la sabiduría, la prudencia que obser-
vamos en los integrantes de los tribuna-
les comunitarios, hay mucho que apren-
der de ellos, una gran experiencia…”

67



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

de llevar a cabo la consulta respectiva, lo que generó un diálogo intercultural e interlegal.

De lo anterior, se pudo obtener que la comunidad indígena en cuestión contaba con las au-
toridades, las normas y los recursos para juzgar el caso, además de contar con una segunda 
instancia. Esto contribuyó a emitir una resolución razonable y apegada al contexto.

A continuación el panelista detalló algunas de las circunstancias que fueron valoradas para 
tomar una determinación sobre este caso en particular:

• La conducta social de aportación o ayuda solidaria realizada por el procesado al subir 
a su camioneta a unas personas que solicitaban su apoyo; situación que para los inte-
grantes de la comunidad es obligatoria, además, quien no asume esa acción solidaria se 
expone a un rechazo de la misma e incluso a las sanciones correspondientes.
• El procesado reconoció haber hecho el transporte, como una práctica de solidaridad 
en la comunidad. 
• Había en el procesado un progreso en lo individual y en lo social, puesto que era un 
joven que estaba estudiando fuera de su comunidad, además, él era la fuente de ingreso 
para la familia (para los papás que eran personas de una edad mayor y para el hermano 
menor que se encontraba estudiando). 
• En su comunidad, el procesado es una persona estimada y apreciada.
• De igual forma, al tomar en cuenta que el sistema de readaptación estatal es inexis-
tente, si tenemos a un joven que estaba estudiando, apegado a sus costumbres y que 
además, era reconocido por eso, en el tiempo que iba a estar en prisión, no iba a apren-
der nada.
• Por último, se valoró que al dejar preso al joven, tendría una afectación al desempeño 
de su lengua y a las costumbres de su comunidad, toda vez que al estar privado de su 
libertad, no podría desempeñar una función o un cargo dentro de ella. 

Finalmente, después de haber valorado todas estas circunstancias, el tribunal determinó que 
no era competente para conocer y resolver el asunto en cuestión, por lo que decidió declinar 
la competencia a favor de las autoridades comunitarias a efecto de que ellas resolvieran ape-
gadas a sus sistemas normativos. 

Continuando con la exposición del caso, el de la voz compartió el marco jurídico recurrido para 
sustentar su resolución:

68



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

• Artículos 1, 2, 8, 17 y 20, de la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos 
• Declaración Universal de los Derechos Humanos (Artículos 1, 6, 8, 10 y 29).
• Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos (Artículo 2)
• Pacto Internacional de Derechos Económicos, Sociales y Culturales. (Artículos 1 a 4 y 
14).
• Convención Americana Sobre Derechos Humanos. (Artículos 1, 8, 11, 12, 24 a 26)
• Convenio 169 de la Organización Internacional del Trabajo Sobre Pueblos Indígenas y 
Tribales en Países Independientes. (Artículos 8 puntos 1 al 3 y 9)
• Ley General de Derechos Lingüísticos de los Pueblos Indígenas. (Artículos 1, 5, 8, 10 
y 13)

Además del marco jurídico expuesto, el magistrado comentó que fue necesario invocar algu-
nas resoluciones de la Corte Interamericana de Derechos Humanos como el caso Almonacid 
Arellano y otros vs. Chile; el caso de la Comunidad Mayagna (Sumo) Awas Tingni vs. Nicara-
gua; el caso Comunidad Indígena Yakye Axa vs. Paraguay.

Para finalizar, el magistrado, reconoció que esta sentencia fue el resultado de un trabajo mul-
tidisciplinario y en equipo, donde participaron diversas instituciones estatales e indígenas, 
exaltó, además, la sabiduría y prudencia de los integrantes de los tribunales comunitarios y 
aseveró que las comunidades nos están dando una gran lección en aspectos fundamentales 
como la reinserción y readaptación, temas difíciles de concebir en el contexto occidental.

69



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Gloria Patricia Lopera Mesa

“…la jurisprudencia de la corte constitu-
cional reconoce la existencia de los pue-
blos indígenas y de sus justicias, pero aún 
no ha avanzado lo suficiente en recono-
cer los aportes que las justicias indígenas 
pueden hacer para construir una jurispru-
dencia constitucional más incluyente e in-
tercultural.”

La expositora agradeció la invitación y mencionó que durante su disertación comentaría al-
gunos casos de la Corte Constitucional Colombiana en los que se pone de manifiesto las 
dificultades y limitaciones que ha tenido su jurisprudencia. Relativo al título del presente panel, 
particularmente sobre el término intercultural, recalcó que su materialización resulta difícil; 
en el caso de Colombia, a pesar de que se han hecho esfuerzos conjuntos para reconocer la 
existencia de los pueblos indígenas y de sus justicias, no se ha logrado que los operadores 
judiciales reconozcan e incorporen en sus decisiones todo lo que la justicia constitucional 
está en mora de aprender de las justicias indígenas. Ello obedece a la formación académica 
monista que impera en nuestras facultades de Derecho. Referente al tema del reconocimiento 
de las lenguas indígenas en el ámbito de justicia, dijo que a este respecto la jurisprudencia 
constitucional no ha tenido el mismo nivel de desarrollo que ha alcanzado en relación con otros 
aspectos del ejercicio de la jurisdicción indígena. Tal vez ello obedece a que han sido pocos los 
casos revisados que involucren específicamente el derecho al reconocimiento de las lenguas 
indígenas.

Para ilustrar las limitaciones mencionadas, la magistrada procedió a presentar cuatro casos, 
iniciando con el que corresponde a la tesis T-642/14, donde se vio involucrado un indígena 
Embera acusado de homicidio dentro de su comunidad; Leonardo Gegary fue juzgado y sen-
tenciado a 20 años de prisión por la justicia occidental. El acusado comenzó a cumplir la pena 
en el año 2010 y en el 2013 decidió formular una acción de tutela8, en una demanda escrita 
a mano; éste hecho, comentó la expositora, tal vez fue decisivo para que su tutela llegara a la 
corte. 

8Esta institución jurídica es muy parecida a lo que en México se conoce como amparo.

70



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

La corte investigó su caso, pues la demanda no incluía pruebas, y después de este proceso 
resolvió que su comunidad tenía el derecho de juzgar ese homicidio porque era de su com-
petencia, ya que estaban presentes todos los elementos de la jurisdicción indígena, es decir, 
las personas involucradas pertenecían a un grupo indígena y el hecho había ocurrido en te-
rritorio indígena. También se determinó anular la sentencia de 20 años y recalcaron que hay 
un derecho de los integrantes de pueblos indígenas a que la ejecución de la pena privativa 
de la libertad tenga un enfoque diferencial, se realice en establecimientos apropiados para los 
indígenas y que de no existir estos establecimientos, entonces se ejecuten en sus comunida-
des, buscando además, penas alternativas. En este sentido, los magistrados y magistradas 
determinaron que se trasladara al accionante a disposición de las autoridades indígenas com-
petentes. Respecto a esta sentencia, la ponente resaltó su importancia en el sentido de que 
deja ver la ilegalidad de la ejecución de la pena impuesta por autoridades estatales en cárceles 
estatales, toda vez que no involucra el reconocimiento de la diferencia cultural.

Continuando con su exposición, la magistrada Lopera procedió a compartir un segundo caso 
suscitado en el resguardo indígena9 Yaramal, donde se reconocía la territorialidad y operaba 
un cabildo. Un conflicto de tránsito que involucraba a una familia indígena y a una persona no 
indígena; la familia, por su parte, acudió con las autoridades comunitarias para dar solución 
a dicho conflicto, mientras que la señora buscó a una autoridad ordinaria o estatal, en este 
caso al inspector de la policía; este último decidió respetar la jurisdicción indígena y declinó 
competencia al cabildo, el cual resolvió el conflicto con equidad, estableciendo ciertas cargas 
para ambas partes. 

La persona no indígena se negó a someterse a la decisión de la autoridad indígena y promovió 
una tutela, misma que llegó a la corte constitucional. Sin embargo la corte decidió resolver a 
favor de esta persona, considerando los siguientes argumentos: el criterio objetivo, el cual es-
tablece que si el bien jurídico es indígena pues que decida la autoridad indígena, pero si el bien 
jurídico es de la sociedad mayoritaria pues que decida la sociedad mayoritaria; además, debi-
do al desconocimiento de la propia corte se consideró que al ser un asunto sobre los derechos 
de propiedad privada, no tiene una relación directa con la autonomía de los pueblos indígenas.

9Figura jurídica por medio de la cual el Estado colombiano legitima y reconoce el derecho sobre los territorios a los 

pueblos indígenas, en propiedad colectiva, con carácter imprescriptible e inembargable. Plan Modelo para el Desa-

rrollo Integrado del Eje Tabatunga-Apaporis, disponible en línea: http://www.oas.org/dsd/publications/unit/oea48s/

begin.htm#Contents

71



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

El tercer caso que la expositora describió, fue el comentado previamente por el maestro Ro-
sembert, acerca de un adolescente acusado de abusar sexualmente de una menor de edad, 
por lo que fue arrestado por un juez municipal y se inició un proceso penal en su contra. La 
Corte Constitucional de Colombia conoce del caso por una acción de tutela y en este sentido, 
resolvió reconociendo la competencia de la comunidad indígena porque las autoridades del 
cabildo iniciaron una investigación contra el joven, es decir, el problema es que para que la 
autoridad indígena pueda retener competencia, se les obliga a iniciar un proceso penal por una 
conducta que en su comunidad no es considerada un ilícito, de lo anterior se observa que con 
el pretexto de la protección de los derechos de los menores, se está imponiendo una manera 
de procesar conflictos en la jurisdicción indígena.

El último caso expuesto por la magistrada fue el relativo al reconocimiento de las lenguas 
indígenas, donde se vio involucrada una familia perteneciente al resguardo de Mistrató. Esta 
familia, acompañada de dos hijos menores, llegó a la ciudad de Pereira en condiciones de 
mendicidad. Al observar esto, el Instituto Colombiano de Bienestar Familiar intervino para qui-
tarles a los menores e inició un proceso de restablecimiento de derechos, sin embargo, los 
padres nunca estuvieron presentes en este proceso. El instituto intentó contactar a los padres 
por diferentes medios, exhortándolos a presentarse acompañados de un intérprete, sin embar-
go, no se tuvo éxito, una de las causas era porque éstos no hablaban el castellano. 

Cuando los padres se enteraron del problema ya habían perdido la patria potestad sobre sus 
hijos, quienes ya estaban en situación de adoptabilidad, por ello, interpusieron una tutela a tra-
vés de una persona que comprende el español. En consecuencia, la Corte reconoció que hubo 
una violación al debido proceso y a los derechos lingüísticos, porque todas las actuaciones se 
llevaron a cabo en español y no en la lengua indígena de los involucrados.

En la sentencia, la Corte cita todas las normas que hablan de la protección a las lenguas y de 
su riqueza en el patrimonio cultural de la nación, sin embargo sigue concibiendo a la lengua 
como un obstáculo o problema. Este caso se resolvió anulando el proceso, y ordenando su 
reposición, y se ordenó la traducción de la sentencia al Embera, pero no se tomaron más ele-
mentos con relación al derecho del reconocimiento de las lenguas. 

La ponente concluyó su disertación, señalando que ha habido esfuerzos importantes por cons-
truir una jurisprudencia incluyente, pero que se construyen desde las barreras que tiene la 
relación con la alteridad que se plantean los propios operadores jurídicos que están haciendo 
la jurisprudencia de la corte constitucional. Por último, agregó que es relevante el reconoci-
miento que la Corte ha hecho sobre algunos bienes jurídicos de los pueblos indígenas, como 
la jurisdicción penal, sin embargo hace falta trascender a otro tipo de ejercicios como el reco-
nocimiento de los derechos sobre la tierra y la autonomía.

72



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Jorge Fernando Bazán Cerdán

“Si uno verifica el comportamiento bastante 
conservador […] de los representantes de la 
fiscalía de la nación, del ministerio público, 
respecto de este tema, lo que en el fondo está 
revelando, es que hay una resistencia a reco-
nocer y hacer efectivos derechos de los pue-
blos indígenas, hay una resistencia marcada 
a que ejerzan estas funciones jurisdiccionales 
[…]”

El doctor Bazán inició saludando a las y los presentes, al tiempo que agradeció la invitación al 
presente congreso. Continuó diciendo que se asume como un activista en el terreno práctico 
judicial de su país, por lo tanto, su intervención versaría sobre ese activismo judicial por la 
coordinación entre justicias, que en el fondo se traduce en la construcción de propuestas que 
nacen de la realidad expresada en la jurisprudencia, de resolver casos concretos y que apun-
tan a establecer instrumentos que permitan a los jueces de su país, a los fiscales, a los policías 
tener una relación de igualdad con los pueblos indígenas y sobre todo con las autoridades de 
las comunidades campesinas, comunidades nativas y rondas campesinas. 

Compartió que actualmente, forma parte de una comisión de trabajo sobre justicia de paz y 
justicia indígena de la Corte Suprema de la República del Perú y que dicha comisión parte del 
reconocimiento de la diversidad cultural y de la pluralidad étnica de su país. Además, agregó 
que la constitución peruana al igual que la de Colombia establece, entre otras cosas, la com-
petencia del congreso para regular una ley de coordinación, sin embargo, después de 21 años, 
no se ha logrado.

Siguiendo con su disertación, expuso que el documento denominado: Acuerdo Plenario, ins-
trumento de carácter vinculante, creado por la Corte Suprema y dirigido a los jueces en los 
casos en que se vean involucrados ronderos, en él se establecen criterios y reglas de actua-
ción vinculadas a la teoría del delito, a la grabación de la pena o para condenar a través de 
penas alternativas. Recalcó la importancia del Acuerdo Plenario, toda vez que reconoce a 
las rondas campesinas como sujetos colectivos que pueden ejercer funciones jurisdiccionales 
consagradas constitucionalmente, reconoce también el derecho consuetudinario, el pluralismo 
jurídico, la importancia de las pericias antropológicas y reafirma la constitucionalidad del foro 
especial derivado de las rondas campesinas; con esto, aclaró, el Poder Judicial del Perú asu-
me un enfoque intercultural en la administración de justicia.

73



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Tocante a las estrategias que ha implementado la Corte Suprema, el ponente destacó las si-
guientes: a) la creación de la jurisprudencia; b) acuerdos plenarios de ámbito regional sobre 
derecho consuetudinario; c) escuelas o institutos de justicia intercultural; d) implementación de 
congresos sobre justicia intercultural y; e) la creación de la Comisión de trabajo sobre justicia 
de paz y justicia indígena.     
 
Al hacer alusión a esta comisión -de la cual forma parte- el panelista mencionó algunas de las 
tareas que le fueron encomendadas al momento de su creación, dentro de las que destacan:

• Generar una propuesta de ley de coordinación intercultural de la justicia, con la par-
ticipación de organizaciones indígenas y de los propios jueces, misma que se discute 
actualmente en el congreso peruano.
• Crear la ley de justicia de paz, que constituye un marco regulatorio para la administra-
ción de conflictos por parte de jueces de paz, rondas campesinas, comunidades nativas 
y comunidades campesinas, que son órganos que resuelven conflictos con base en sus 
costumbres.
• Elaborar una hoja de ruta de la justicia intercultural, consistente en un documento diri-
gido a los jueces del poder judicial para el futuro y las tareas que tienen respecto de la 
coordinación entre justicias.
• Elaborar cuatro protocolos: el primero operará por defecto de la aprobación de la ley de 
coordinación entre justicias; el segundo tendrá por objetivo guiar la actuación de los ope-
radores en procesos judiciales que involucran a comuneros y ronderos; el tercero servirá 
para brindar atención legal a comunidades nativas de la Amazonía peruana y; el cuarto, 
que está en construcción, abordará el tema de las pericias antropológicas.

De igual forma, compartió la metodología de trabajo empleada en el cumplimiento de las ta-
reas de la comisión, dentro de las cuales se encuentran: la revisión de experiencias compara-
das, el análisis de proyectos previos, el aporte de expertos en la materia y, principalmente, la 
consulta realizada a las propias organizaciones campesinas, nativas y ronderas. 

El proyecto de Ley de Coordinación está conformado por once artículos, además de integrar 
principios, políticas, un bloque de justicia intercultural, mecanismos de coordinación, de coo-
peración y un mecanismo para resolver conflictos entre la jurisdicción ordinaria y la jurisdicción 
especial comunal. En este sentido, enunció los principios que rigen esta propuesta: la necesi-
dad de reconocer la coexistencia del sistema de justicia con un enfoque intercultural, la nece-
sidad de cooperación entre los distintos sistemas, la complementariedad y reconocimiento de 
sus resoluciones (lo resuelto en la jurisdicción comunal, sea campesina o nativa o las rondas 
campesinas tiene el mismo valor que una sentencia), y por último el respeto de los límites y 
controles constitucionales. 

74



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Referente al tema central de la coordinación, el doctor destacó el diálogo directo, como una 
forma de llevarla a cabo, al respecto mencionó tres niveles en los que se debe dar, a nivel 
nacional, regional y local. En este mismo orden de ideas, retomó los actos de cooperación que 
en el terreno práctico realizan las autoridades ordinarias y las autoridades indígenas a partir 
del mecanismo de solicitar de una autoridad a otra: pruebas, detención de personas, notifi-
caciones, comparecencias o cualquier otra información que se requiera para un proceso que 
deba coordinarse.

Culminando con su intervención, el panelista recalcó que la propuesta de ley de coordinación 
expuesta, tiene como fin último desarrollar el mandato constitucional y convencional de coordi-
nación y cooperación entre ambos sistemas de justicia y establecer mecanismos de resolución 
de conflictos; destacó además que este trabajo es resultado de la participación de los jueces 
y de los pueblos indígenas, lo que significa la materialización del activismo judicial en Perú.

75



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Pregunta dirigida al Dr. Fernando Bazán 
Cerdán: ¿Cómo la propuesta que está basa-
da en muchos diálogos, se hace cargo de la 
asimetría histórica y de la inferioridad histórica 
que cargan los pueblos indígenas y del presti-
gio o del privilegio que también carga quien ha 
hecho estudios de derecho? 

Pregunta dirigida al Magdo. Rubén Paulo: 
¿El tipo de conducta que usted mencionó en 
el caso expuesto, también está regulada y 
pensada en el ámbito de la comunidad invo-
lucrada?

Pregunta dirigida a la Magda. Patricia Lo-
pera: ¿por qué la Corte Constitucional de Co-
lombia en algunos casos de jurisdicción indí-
gena está a la vanguardia, pero respecto de 
la autonomía o autodeterminación, se muestra 
reacia?

Sesión de preguntas y comentarios del público:

Respuesta: El panelista reiteró que existe una 
fuerte herencia hispánica marcada por relaciones 
de poder y de subordinación en Cajamarca, en 
Perú, incluso en toda América, que se traduce en 
un fuerte racismo y una discriminación evidente; 
desde su experiencia laboral, compartió que se 
percibe una resistencia de los diversos actores 
e instituciones de justicia a reconocer y hacer 
efectivos los derechos de los pueblos indígenas, 
campesinos y nativos. En esta lógica, explicó: los 
instrumentos creados por la Comisión en la que 
trabaja obligan a los jueces a cumplir sus debe-
res para garantizar la materialización de los de-
rechos de los pueblos y comunidades indígenas, 
a través de la construcción de un diálogo donde 
los campesinos, los ronderos y los indígenas se 
sientan cada día más ciudadanos, y se logre su-
perar la desigualdad histórica que existe. 

Respuesta: La comunidad sí preveía esa con-
ducta, sin embargo, el hecho de transportar per-
sonas ellos lo ven como una obligación de cola-
boración y de apoyo hacia quienes lo solicitan; 
ahora bien, el asunto está en que el joven des-
pués de transportar a estar personas decidió co-
brarles obteniendo así un lucro y esta acción sí 
es sancionable dentro la comunidad.

Respuesta: En Colombia, mencionó la magistra-
da, la posibilidad de reconocer espacios de re-
gulación de los derechos sobre la tierra es muy 
limitada, y que no obstante de que hay espacios 
reconocidos como resguardos indígenas, la mi-
rada desde catastro se basa en puros títulos de 
propiedad privada, esto, debido a la legislación 

76



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

liquidacionista que negó los derechos de los pue-
blos indígenas sobre la tierra. 

Y finalmente, en el tema de la tierra, yo insisto 
en eso, y es porque en el caso del avance de la 
jurisdicción indígena en Colombia, la posibilidad 
de reconocer espacios de regulación de los dere-
chos sobre la tierra es muy limitado y a diferencia 
de lo que decía la persona que preguntaba que 
el 80% de la propiedad en México sigue siendo 
propiedad social, en Colombia aunque hay tierra 
titulada como resguardos indígenas, hay gran-
des problemas de saneamiento en espacios re-
conocidos como resguardo, la mirada desde el 
catastro son puros títulos de propiedad privada 
porque toda la legislación liquidacionista, y que 
negó los derechos de los pueblos indígenas so-
bre la tierra, favoreció que hoy en día muchas de 
esas tierras donde habitan indígenas y son so-
cialmente reconocidas como indígenas, desde el 
punto de vista catastral, sean un mar de títulos 
de propiedad privada. Entonces, reconocer que 
ahí de todas maneras pueda tener la jurisdicción 
indígena un lugar, es muy difícil, porque como ahí 
se están jugando intereses muy estratégicos en 
esos territorios indígenas, entonces ya empezar 
a reconocer la posibilidad de una servidumbre de 
tránsito, empieza a ser una situación políticamen-
te muy complicada.
 

77



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Interdisciplinariedad en 
el sistema de Justicia In-
tercultural

La moderadora inició saludando a las y los asistentes, anuncian-
do que el presente panel dará continuidad a la mesa anterior, 
respecto del análisis de las experiencias comparadas, enfati-
zando la forma en que las disciplinas académicas, el activismo 
social y los sistemas normativos de los pueblos originarios se 
redefinen por medio de un diálogo, sea por alianzas o por rup-
turas.

En ese orden de ideas, adelantó que los panelistas presentarán 
algunos ejemplos que darán cuenta de una integración de dife-
rentes principios epistemológicos y de distintas expresiones de 
cada pueblo, clase social, etnia o identidades racializadas en 
casos de justicia; además compartió que los temas centrales 
del presente panel serían los aportes técnicos del peritaje antro-
pológico y la figura de los amigos de la corte, con el objeto de 
dimensionar su aplicación y utilización en favor de los pueblos 
originarios. Acto seguido, cedió el uso de la voz al Dr. Guillermo 
Padilla.

Moderadora: Judith 
Bautista Pérez

78



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Guillermo Padilla Rubiano

“…el debido proceso se cumple en el mundo 
indígena cuando a  éstos se les permite ser 
juzgados en sus idiomas, en sus regiones, por 
sus autoridades y en el contexto de sus pro-
pias formas de justicia”.

Al tomar la palabra, el Dr. Guillermo Padilla agradeció y felicitó a CEPIADET por la realización 
del evento y por los logros alcanzados. Referente al tema a tratar, comentó que retomaría lo 
que ya se ha analizado a lo largo del Congreso, es decir, lo que ha venido ocurriendo en Amé-
rica Latina en los últimos treinta años y el contexto en que las reformas se han venido dando, 
en la importancia, la profundidad y los cambios que esto está suscitando, no solamente en 
las relaciones de los pueblos indígenas con el Estado, sino en la misma configuración de los 
Estados.  

Otra característica que el panelista retomó es el activismo judicial existente en América Latina, 
encontrando su máxima expresión en la Corte Interamericana de los Derechos Humanos 
y de los efectos vinculantes que tienen sus sentencias en relación con los Estados; en este 
sentido, mencionó que el Estado juega un papel fundamental en las relaciones de las multi-
nacionales con los pueblos indígenas. Para contextualizar esta situación, trajo a la mesa la 
sanción impuesta por la Corte Interamericana al Estado de Ecuador en el caso denominado 
Sarayaku contra Ecuador, en la que establece que la consulta a los pueblos indígenas no le 
corresponde a las empresas, sino que es una obligación del Estado, por lo que tiene que crear 
los espacios y mecanismos, así como monitorearlos.

Lo anterior, manifestó el de la voz, contribuye a aliviar la asimetría que existe entre las mul-
tinacionales y los pueblos indígenas, pues las primeras poseen un gran poder económico, 
político y jurídico en relación con dichos pueblos, quienes en muchos casos, incluso, tienen 
dificultades para hablar el español. Es el Estado, recalcó, el que debe intervenir para aliviar un 
poco esta asimetría y eso está perfectamente puntualizado en esta sentencia de Sarayaku vs 
Ecuador.

79



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Otro aspecto importante que el Dr. Padilla trató, fueron los retos que presentan estas reformas 
para los Estados, para los pueblos indígenas y para las sociedades en general. En este orden 
de ideas, partió de un principio fundamental que dice que no hay cultura que sea completa, 
en este sentido, reflexionó que precisamente esta conciencia de incomplitud de todas las cul-
turas es lo que lleva a fortalecer la necesidad y la urgencia de un diálogo intercultural y de un 
intercambio, y que ésta dijo, es la única forma de cómo se pueden completar las culturas; para 
ilustrar de manera poética lo anterior, citó una frase pronunciada por los zapatistas: sólo entre 
todos, sabemos todo.

Referente al tema de justicia, propuso como meta en la práctica, la retroalimentación de las 
justicias indígenas con la justicia estatal; además propuso la necesidad de bajarse del modelo 
colonial y de creer que lo europeo tiene las respuestas, cuando se está demostrando lo con-
trario, que la modernidad nos ha llevado a este punto de colapso ecológico, ambiental, econó-
mico, político y civilizatorio. En ese sentido, estimó conveniente buscar la solución en lo que 
Boaventura llama la hermenéutica diatópica, es decir a partir de la conciencia de la incom-
plitud de todas las culturas es muy importante escuchar aquellas culturas que la modernidad 
marginó, excluyó, convirtió en culturas subalternas, condenadas a desaparecer.

Agregó que las cosas han cambiado radicalmente, y que el camino a seguir es acercarse al 
mundo indígena buscando la interculturalidad, respetando la dignidad que todas las culturas 
tienen. Retomando el tema de la justicia, señaló que no se trata de incrementar la autonomía 
de los pueblos indígenas separándolos del quehacer del Estado, pues la contribución de di-
chos pueblos es fundamental; como por ejemplo la implementación de sanciones alternativas, 
distintas al encarcelamiento, que no buscan el castigo, sino recuperar la dignidad del trans-
gresor.

De acuerdo a lo anterior, el ponente enfatizó sobre la importancia de la interdisciplinariedad, 
pues el juez no está en la posibilidad de responder a los retos de los nuevos paradigmas a 
partir, únicamente, de los conocimientos jurídicos, por lo que tienen que recurrir a otros es-
pecialistas, como antropólogos, historiadores, sociólogos, etc., además de escuchar y tomar 
en cuenta a las autoridades indígenas; de manera particular, destacó el peritaje antropológico 
como herramienta que permitirá al juez acercarse al mundo indígena. 

La meta, comentó, debe ser un incremento en la implementación del derecho internacional,  
en donde se plantea que el debido proceso se cumple en el mundo indígena cuando a  
éstos se les permite ser juzgados en sus idiomas, en sus regiones, por sus autoridades 
y en el contexto de sus propias formas de justicia; lo que ejemplificó con la experiencia 
colombiana, donde se demuestra que la justicia indígena resulta más humana, más cercana y 
más justa, que la justicia que se puede hacer desde el Estado.

80



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

El peritaje antropológico debe funcionar en ambas direcciones, pues también en el mundo in-
dígena se pueden cometer arbitrariedades, y es en esos momentos en que la intervención del 
Estado y el diálogo intercultural son fundamentales.

Enriqueciendo la experiencia colombiana, compartió el caso de las tutelas, ya que si algún 
indígena no está satisfecho con la forma en que ha sido juzgado, recurre al Estado y éste, 
con una aproximación intercultural, revisa el asunto y plantea algunas alternativas, que en 
algunos casos, se incorporan a los sistemas normativos de los pueblos indígenas. Por otro 
lado, en algunos pueblos indígenas de ese mismo país, han creado tribunales para revisar 
las sentencias que se producen a nivel local, y en esos casos se han retomado principios del 
derecho occidental como el debido proceso y la presunción de inocencia; este es un ejemplo 
de retroalimentación entre justicia indígena y justicia estatal.

Para concluir con su disertación, el experto problematizó sobre el papel que juega la antropolo-
gía en el tema de la justicia, donde comentó que el trabajo de los antropólogos es cuestionado, 
en el sentido de que en algunos casos se les da demasiados atributos para definir cuestiones 
importantes como los límites de la autonomía y la intervención del Estado  en asuntos de las 
comunidades indígenas. Ante este supuesto, aclaró que el papel del antropólogo es acercar la 
voz indígena al tribunal y no anteponer su visión, con el fin de aproximar la realidad indígena 
al juez.

81



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Artemia Fabre Zarandona

“Seguimos aún con relaciones asimé-
tricas, en términos del conocimiento 
real de lo que son los pueblos in-
dígenas en nuestro país, tenemos 
franca dificultad en distinguir a 
ese sujeto colectivo perteneciente a 
pueblos y comunidades indígenas...”

Al igual que otros ponentes, la maestra Artemia Fabre agradeció la invitación, al tiempo que 
celebró la reunión de tantos investigadores, jueces y magistrados en este diálogo y deseó que 
este tipo de congresos se sigan realizando.

Acto seguido, continuó con su disertación retomando algunos temas ya tratados por otros 
panelistas, por lo que inició haciendo una interrogante sobre cómo se construye la relación 
entre el Estado con los pueblos indígenas; de igual forma, mencionó que el pluralismo jurídico, 
lejos de ser una realidad es una retórica; en ese sentido se refirió a la existencia de un mono-
constitucionalismo, ya que a pesar de que en el artículo segundo constitucional se habla de 
una composición pluricultural, hay un franco acotamiento a las posibilidades de los pueblos 
indígenas de hablar de autonomía y autodeterminación.

Por tal motivo, invitó a seguir dando la batalla en términos de la construcción real de un plu-
ralismo jurídico. También reconoció que si bien es cierto que ya existen algunos elementos y 
avances sobre el tema, éstos se basan en la ideología de la cultura occidental y no se está 
generando un espacio franco hacia la interculturalidad y esto se debe tomar en cuenta para 
entender el uso y la pertinencia de los peritajes antropológicos en los distintos procesos ju-
risdiccionales en los que se requieren. Además, agregó que se siguen repitiendo las relaciones 
asimétricas, toda vez que los servidores públicos, desde fiscales hasta jueces no tienen un co-
nocimiento real sobre esos sujetos colectivos que son los pueblos y comunidades indígenas.

Tocante al tema de los antropólogos, la panelista comentó que para que éstos tengan una 
adecuada intervención, lo primero que tendría que pasar es que los operadores del aparato 
de justicia soliciten los peritajes antropológicos con una perspectiva de respeto a la diferencia 
cultural y a la alteridad, y no etiquetando al otro como pobre, ignorante, analfabeto, etc.

82



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

En ese orden de ideas, insistió que nuestra sociedad vive en un esquema monoculturalista, 
donde el pluralismo jurídico y la interculturalidad no existen, porque pensamos a través de un 
referente occidental. 

Por otra parte, reconoció que el movimiento indígena, a nivel mundial, está aportando elemen-
tos importantes, en el sentido de que ha impulsado la creación de leyes y procesos de cambios 
constitucionales donde se incluyen a los pueblos y comunidades como sujetos colectivos, 
diferentes y con derechos propios, sin embargo, no son suficientes, pues aún existen muchos 
elementos que impiden reconocer quiénes son esos sujetos.

Respecto al peritaje antropológico, dijo que su uso debería ser temporal en la medida en que 
se avance hacia la interculturalidad y haya un mayor conocimiento de la diferencia cultural, es 
decir, que éste debería desaparecer o sólo emplearse en casos excepcionales; agregó que, 
en la práctica, algunos abogados utilizan el peritaje como una técnica jurídica, situación que 
desvirtúa al instrumento y al trabajo antropológico.

Continuando con el tema central de su análisis, la de la voz recordó que el peritaje antropo-
lógico surgió en el año 1991, en virtud de una reforma al Código Federal de Procedimientos 
Penales, e inmediatamente procedió a dar lectura al artículo 220 bis del citado código: “cuan-
do el inculpado pertenezca a un grupo étnico indígena, se procurará allegarse de dictámenes 
periciales, a fin de que el juzgador ahonde en el conocimiento de su personalidad y capte su 
diferencia cultural respecto a la cultura media nacional”

En este sentido, manifestó que los antropólogos recibieron con buenos ojos esta situación, 
pues vieron una oportunidad de realizar un trabajo en términos de la diferencia cultural, sin 
embargo, el Estado, en esta reforma, estaba pensando en la media nacional, es decir, no se 
reconocían las culturas diferentes; entonces, al realizar los peritajes, a los antropólogos les 
preguntaban si los indígenas eran analfabetos o cuál era el grado de involución o evolución de 
sus pueblos, entonces, realmente se hablaba de un retraso cultural, situación que no existe, 
porque todas las culturas son en sí perfectas desde la antropología. 

Con el ánimo de evitar ambigüedades sobre el quehacer del antropólogo, la maestra Fabre, 
sugirió que al referirse a dictámenes periciales en este caso se debe hablar de peritaje an-
tropológico en materia sociocultural y no peritajes culturales, pues en la medida que hay con-
fusión en los términos se presta a que el instrumento no sirva para el objetivo que se busca. 
Reiteró que no existe, por parte de los operadores de justicia y de la sociedad, el reconoci-
miento real de la diferencia cultural, situación que trae como consecuencia la nula existencia 
de comunicación y de comprensión entre estos actores y los pueblos indígenas; escenario

83



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

que se agrava por la utilización de ciertos discursos jurídicos y el lenguaje técnico altamente 
especializado de los antropólogos.

Por otro lado, afirmó que la contribución del peritaje antropológico, en el contexto actual, es 
garantizar una mejor defensa y un debido proceso, en la medida que aporta elementos para 
conocer si ciertas prácticas culturales en algunas comunidades son o no consideradas delitos 
y además contribuir a mostrar la previsibilidad de la sanción a partir de la diferencia cultural.

Con la intención de aclarar que los peritajes antropológicos no se deben limitar al ámbito jurídi-
co, mencionó otros terrenos en los cuáles esta disciplina puede generar dictámenes periciales, 
como: los sociales, el lingüístico, el etnohistórico, etc. 

Para concluir con su exposición, trajo a la mesa, el tema de los peritajes que tienen que ver 
con la defensa de los derechos colectivos, y su complejidad, en este sentido, compartió una 
experiencia personal desde la Coordinación Nacional de Antropología, en la que solicitaron a 
esta institución realizar un peritaje para determinar si el pueblo Yaqui era o no un pueblo in-
dígena, es decir, querían que esta institución certificara quienes son comunidades indígenas, 
lo que representa un grave error pues esta facultad no corresponde a las instituciones ni a 
los antropólogos, sino a los propios pueblos indígenas en el ejercicio de su derecho de auto 
adscripción. Al final, la panelista, reflexionó en que el ejercicio de la antropología requiere de 
mucha ética profesional y propiciar el diálogo interdisciplinario con los servidores públicos, 
para al final llegar a un diálogo intercultural.

84



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Luis Eliud Tapia Olivares

“Para el CENTROPRODH este es un 
caso paradigmático en México en 
el que la Suprema Corte podría ha-
cer un pronunciamiento muy amplio, 
como lo ha hecho la Corte Interame-
ricana de Derechos Humanos en nu-
merosos casos, respecto, de la espe-
cial relación que tienen los pueblos 
indígenas con la tierra, al verla como 
madre y no como un objeto mercan-
til…”

El último participante de esta mesa, comenzó su intervención explicando el trabajo de la or-
ganización a la que pertenece, Centro de Derechos Humanos Agustín Pro Juárez A.C., el 
cual se dedica a la defensa de casos paradigmáticos de derechos humanos a nivel nacional 
e internacional. En esa medida se atienden cuatro temas fundamentales: justicia penal, segu-
ridad ciudadana, justicia transicional y derechos económicos, sociales, culturales y ambienta-
les; los pueblos y comunidades indígenas han sido determinados sujetos prioritarios para el 
quehacer de esta institución, por tal motivo ha habido conocimiento directo de algunos casos.

A continuación, para contextualizar el uso del peritaje antropológico, el panelista comenzó a 
describir el primer caso, ocurrido en el año dos mil seis, que involucra a tres mujeres indíge-
nas de Santiago Mexquititlán, una comunidad Otomí de Querétaro, ellas fueron acusadas de 
secuestrar a seis policías federales, que desalojaron un tianguis en esta comunidad, por lo 
tanto los habitantes presentaron a los agentes de investigación ante sus propias autoridades.

Durante el proceso, se les reconoció a las acusadas la calidad de indígenas oto-
míes, sin embargo, no se les proporcionó un intérprete durante sus declaraciones, por-
que se asumió que hablaban perfectamente el castellano, como consecuencia, Ja-
cinta, Teresa y Alberta no comprendieron el motivo por el cual habían sido detenidas. 

Finalmente y gracias a la intervención del CentroProdh, estas mujeres fueron pues-
tas en libertad, conociendo del caso la SCJN en el asunto de Alberta y Teresa en 
2009, mientras que con doña Francisca hubo desistimiento de la acusación en 2010.

85



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Además de obtener su libertad, existe una sentencia del Tribunal Federal de Jus-
ticia Fiscal y Administrativa (TFJFA) en la que, por primera vez, se ordenó a la 
PGR reparar el daño por el encarcelamiento injusto de estas tres indígenas.

El licenciado compartió que durante el proceso penal se ofreció un peritaje antropológico que 
fue entregado a las diversas instancias judiciales y que fue decisivo al momento en la resolución 
que emitió la SCJN. En dicho peritaje, se consideraron fundamentales los siguientes puntos:

• En la cultura Otomí no existe el término secuestro, y que por lo tanto, ellas nunca pu-
dieron comprender el delito que se les imputaba.
• Además, al ser exhibidas como culpables en los medios de comunicación, les provocó 
un daño moral en su entorno cultural; violentando con esto, el derecho a la presunción 
de inocencia. 
• Se confirmó que eran hablantes de la lengua Otomí y que no dominaban el castellano.

De igual forma, agregó que este mismo peritaje fue considerado por el TFJFA al mo-
mento de dictar la sentencia respecto a la reparación del daño por haber sido priva-
das injustamente de su libertad y por el impacto que esta violación a sus derechos hu-
manos acarreó en sus vidas. Además agregó que el TFJFA, al analizar puntualmente 
dicho peritaje determinó que no era necesario abrir un nuevo proceso en el que se revicti-
mizara a las involucradas, es decir, se evitó que volvieran a vivir la experiencia traumática.
 
El segundo caso que el panelista compartió, corresponde a la comunidad indígena Chol de 
Tila, en el estado de Chiapas. Desde mil novecientos veintidós esta comunidad ha luchado 
por su derecho a la tierra y al territorio. En mil novecientos sesenta y seis, ante la falta de 
asignación de su fundo legal, iniciaron un litigio que concluyó en vía de amparo, en el año dos 
mil nueve; en dicho amparo se ordenó la entrega, por parte del municipio, de ciento treinta 
hectáreas a favor de dicha comunidad.
 
Continuando con la exposición del caso, dijo que Tila tiene el régimen de ejido y que éste man-
tiene un litigio contra el municipio. Para los efectos del amparo, una de las autoridades respon-
sables es el municipio de Tila, quien después de tener la sentencia se ha negado a cumplirla, 
argumentando una imposibilidad jurídica, consistente en que el municipio está asentado den-
tro del territorio en conflicto, es decir, los del municipio manifiestan que no es posible entregar 
la posesión de las hectáreas porque eso significaría entregarles también el municipio. Ante 
este incumplimiento, se ha iniciado un incidente de inejecución de sentencia que actualmente 
se encuentra en la SCJN.

86



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

El caso ha sido discutido en sesión pública por la SCJN en dos ocasiones, en ellas se 
nota claramente que los ministros desconocen la cosmovisión Chol y las relaciones que 
esta cultura tiene con la tierra y el territorio; durante las discusiones, los magistrados han 
llegado incluso a decir que los promoventes deben decidir si son indígenas o ejidatarios.

Ante tal desconocimiento por parte de los magistrados para resolver esta situación, han re-
currido a la Universidad Nacional Autónoma de México  para solicitar peritajes en materia 
de desarrollo económico, ingeniería, economía y antropología jurídica, esto con el objeto de 
determinar el grado de afectación que tendría la comunidad indígena si se cumple de manera 
sustituta con la sentencia, es decir, si se les entrega una indemnización u otras tierras en lugar 
de las que les pertenecen. En este sentido, el de la palabra agregó que actualmente dichos 
peritajes están en desarrollo, donde se pretende explicar lo que significaría para la comunidad 
Chol ser desplazados y finalmente ser desposeídos de la tierra y el territorio que han ocupado 
desde tiempos inmemoriales.
    
Externó, además de lo anterior, que se ha ofrecido un Amicus Curiae, también conocido como 
Amigos de la Corte; esta figura consiste en que académicos, expertos, universidades, institu-
tos, etc., aporten elementos a la autoridad judicial que ayuden a resolver un litigio en concreto. 
Para este caso, se solicitó a Rodolfo Stavenhagen, quien en ese entonces se desempeñaba 
como Relator Especial de Naciones Unidas sobre pueblos indígenas, realizar y entregar el 
Amicus a la corte, donde se explica la organización, la historia, la vida diaria, las implicaciones 
de privar de la tierra y territorio a la comunidad Chol y cómo se ha ido integrando esta cosmo-
visión indígena con la entrada del mestizaje.
 
Actualmente, el CentroProdh está a la espera de que se entreguen los peritajes y se pueda re-
solver el conflicto. Para finalizar el licenciado mencionó que para la institución que representa, 
este caso es paradigmático en México y que la SCJN debería hacer un pronunciamiento muy 
amplio, como lo ha hecho la Corte Interamericana de Derechos Humanos en muchos casos, 
respecto a la especial relación que tienen los pueblos indígenas con la tierra, al verla como 
madre y no como un objeto mercantil; pero hasta el momento la SCJN no tiene esta visión.  

87



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Pregunta dirigida al Lic. Luis Tapia: ¿Cuál 
fue la ruta jurídica para obtener la reparación 
del daño del caso que planteó de las indíge-
nas Ñañu?

Pregunta dirigida a la Dra. Artemia Fabre: 
¿Qué relevancia tendrá el peritaje antropológi-
co a partir de la publicación del código nacio-
nal de procedimientos penales del 5 de marzo 
de este año, cuál sería su relevancia sobre 
todo en las tres etapas que tiene este sistema 
penal acusatorio? 

Pregunta dirigida al Dr. Guillermo Padilla: 
¿Cuál sería su sugerencia para acercar el diá-
logo entre los juzgadores y las autoridades ori-
ginarias en el estado de Oaxaca?

Sesión de preguntas y comentarios del público:

Respuesta: La vía utilizada por el CentroProdh 
fue la reclamación por responsabilidad patrimo-
nial del Estado, interpuesta ante la Procuraduría 
General de la República, en la que se observó 
que la integración de la averiguación previa fue de 
modo irregular, fabricando testimonios con el aval 
del ministerio público y utilizando una fotografía 
para construir culpabilidad. La procuraduría en-
tró al fondo del asunto y determinó que no hubo 
actividad administrativa irregular y que todas las 
actuaciones, siempre, en cualquier circunstancia 
fueron conforme a derecho, al momento de inte-
grar la averiguación previa. Siguiendo el proceso 
legal se recurrió al Tribunal Federal de Justicia 
Fiscal y Administrativa, a través del juicio de nuli-
dad, este tribunal atrajo el asunto, fue quien revo-
có la sentencia y ordenó la reparación del daño. 

Respuesta: Con el nuevo código, el tema indíge-
na ha quedado reducido, sin embargo, el peritaje 
antropológico seguirá teniendo un uso importante 
y pertinente en la medida en que haya mayor de-
bido proceso, en términos de que los operadores 
tengan mayor conocimiento de las culturas indí-
genas.

Respuesta: Es muy importante que todos nos 
capacitemos sobre temas de antropología; que 
se reformen las currículas en las universidades 
para dar espacio a estos temas; que el poder ju-
dicial incremente la sensibilización, la actualiza-
ción y capacitación de los operadores judiciales 
con el fin de que se llegue al diálogo intercultural.

88



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Clausura

Todo principio llega a su final; de esta forma, el primer Congre-
so Latinoamericano de Justicia Intercultural llegó a su clausura, 
formando parte de la mesa del presídium las siguientes perso-
nalidades: 

Lic. Tomás López Sarabia
Lic. Edith Matías Juan
Mtro. Pablo Monroy Gómez
Mtra. Yáznaya Elena Aguilar Gil
Magdo. José Luis Reyes Hernández

En uso de la palabra Tomás López Sarabia agradeció a todas y 
todos las participantes que hicieron realidad este trascendental 
evento, donde “todos nos vamos emocionados con los conoci-
mientos y las experiencias enriquecedoras compartidas durante 
estos dos días”. Además, agregó que la realización de este Con-
greso fue posible gracias a un conjunto de voluntades de varias 
personas e instituciones que aportaron su tequio en diferentes 
sentidos; principalmente los compañeros de CEPIADET.

Recuperando el discurso del Dr. Juan Carlos Martínez, mencio-
nó que el trabajo de base es lo que nos puede sacar de este 
atolladero y que lo que se realizó en estos dos días responde 
precisamente a esa labor de aliados que están en muchas ins-
tituciones, de compañeros estudiantes, de abogados litigantes, 
de comunidades que han permitido ser acompañadas y creer en 
este sueño.

89



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Agregó que este tipo de acciones se deben seguir realizando, pues es lo que permite ir tejien-
do redes, no únicamente en México, sino en toda América Latina para la defensa de los dere-
chos de nuestras comunidades. Por ello, es necesario, dijo, que los presentes hagan llegar la 
información vertida a sus comunidades, a sus espacios de trabajo y empezar a hacer la labor 
de concientización. Por último, deseó a todas y todos un buen retorno a sus lugares de origen.

La última persona en tomar la palabra fue el Magistrado José Luis Reyes Hernández, quien, pi-
diò a los presentes ponerse de pie para clausurar las actividades del Primer Congreso Latinoa-
mericano de Justicia Intercultural siendo las 15 horas con 34 minutos del día 6 de diciembre 
de 2014, deseando que las palabras expresadas, en este encuentro, hayan sido sembradas 
en campo fértil.

90



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Conclusiones Debido a la diversidad de ideas plasmadas en el Primer Congre-
so Latinoamericano de Justicia Intercultural, en el que participa-
ron numerosas voces, con pluralidad de pensamientos y visio-
nes provenientes de diferentes latitudes, es difícil encajonar en 
unos cuantos párrafos las aportaciones y conclusiones vertidas, 
sin embargo hicimos un esfuerzo por delinear algunas ideas que 
fueron muy visibles y frecuentes al escuchar a cada participante.

En cuanto al tema de la coordinación entre justicias, existieron 
puntos de encuentro y desencuentro sobre su existencia; se ex-
presó que la mejor coordinación es aquella en la que el Estado 
no interviene en las justicias de las comunidades y pueblos in-
dígenas. En otro sentido, se propuso la existencia de la retroali-
mentación entre ambas justicias, partiendo de la conciencia de 
la incomplitud de todas las culturas.

Respecto de la justicia intercultural, se concluyó, que para que 
ésta se haga real es indispensable la existencia de un diálogo 
en condiciones propicias, es decir, se debe dar en una relación 
simétrica entre pueblos, comunidades indígenas y Estado.

El reconocimiento de los derechos de los pueblos indígenas en 
las leyes y constituciones de los países de Latinoamérica, fue 
un tema multinombrado; al respecto, la mayoría de los y las po-
nentes coincidieron en que no es suficiente su reconocimiento 
en papel, sino que además, es necesario que la base social con-
tinúe en la lucha para materializarlos.

Las diferentes experiencias compartidas, como la de Bolivia, 
Colombia y Guatemala, mostraron un abanico de caminos que 
se pueden trazar de acuerdo al contexto, a la realidad social y al 
proceso histórico de cada país; sin embargo, esta compartencia 
permitió visualizar dónde nos encontramos y hacia dónde pode-
mos dirigirnos en materia de justicia intercultural.

91



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

En relación con el protocolo de actuación y el informe CEPIADET, ambos documentos presen-
tados y analizados durante el congreso, se hizo evidente su utilidad como instrumentos que 
inciden en la sensibilidad de los juzgadores para entender y mostrar apertura a la pluralidad.

Los conocimientos vertidos por las y los expertos fueron bastos, y el intercambio de voces enri-
queció sin duda la percepción de las y los participantes. Con esta memoria se intenta inmortali-
zar parte de la experiencia vivida en este encuentro de análisis y discusión, sin embargo, para 
CEPIADET este Congreso representa el comienzo de un espacio permanente de comparten-
cia, donde se generen las condiciones necesarias para hacer realidad la justicia intercultural.

92



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Participantes

Lic. Juanita Arcelia Cruz Cruz
LXII legislatura del Estado de Oaxaca
Mtra. Ana Mireya Santos López
Tribunal Electoral del Poder Judicial de Oaxaca
Mtra. Ana María Soledad Cruz Vasconcelos
Tribunal Contencioso Administrativo del Estado de 
Oaxaca
Mtro. Raymundo Wilfrido López Vásquez
Universidad Autónoma “Benito Juárez” de Oaxaca
Mtro. Rodolfo Moreno Cruz
Revista Poder y Decisión
Lic. Maximino Muñoz de la Cruz
Defensoría Pública Federal 

Moderadoras y moderadores

Mtro. Amílcar de Jesús Pop Ac
Congreso de la República de Guatemala
Lic. Adelfo Regino Montes
Secretaría de Asuntos Indígenas
Mtra. M. Vienca Copa Pabón
Fundación Somos Sur de Bolivia
Dr. Diego Iturralde Guerrero
Centro de Cooperación Regional para la Educación 
de Adultos en América Latina y El Caribe (CREFAL)
Dr. Santos Sajbochol Gómez
Organismo Judicial de Guatemala
Mtro. Pablo Vicente Monroy Gómez
Tribunal Unitario del Décimo Cuarto Circuito en el Es-
tado de Yucatán
Dr. Rosembert Ariza Santamaría
Universidad de Santa Fe, Colombia
Lic. Gerardo Martínez Ortega
CEPIADET A. C.
Dr. Juan Carlos Martínez Martínez
CIESAS– Unidad Pacífico Sur
Mtro. Carlos Morales Sánchez
Litigio Estratégico Indígena A.C.

Ponentes

93



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Prof. Fausto Sandoval Cruz
San Andrés Chicahuaxtla, Putla, Oaxaca.
Mtra. María del Carmen Novoa Cancela
Centro de Investigación para el Desarrollo CIDAC   
Lic. Violeta Hernández Andrés
CEPIADET A. C.
Lic. José Luis Reyes Hernández
Poder Judicial del Estado de Oaxaca
Mtro. María de los Ángeles Arcos García
Suprema Corte de Justicia de la Nación
Dra. Parastoo Anita Mesri Hashemi-Dilmahgani
Tribunal Electoral del Poder Judicial de la Federación
Lic. Rubén Paulo Ruíz Pérez
Primer Tribunal Unitario del Décimo Tercer Circuito en el 
Estado de Oaxaca
Dra. Gloria Patricia Lopera Mesa
Corte Constitucional de Colombia
Dr. Jorge Fernando Bazán Cerdán
Instituto de Justicia Intercultural de Perú
Dr. Guillermo Alberto Padilla Rubiano
Grupo por el Pluralismo en Latinoamérica A.C.
Dra. Artemia Fabre Zarandona
Diálogo y Movimiento A.C.
Lic. Luis Eliud Tapia Olivares
Centro Agustín PRODH A.C.

94

Ponentes



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

95

Créditos, reconocimientos y agradecimientos

Tomás López Sarabia 
Presidente
Gabriel Sánchez Cruz 
Vicepresidente
Edith Matías Juan 
Secretaria
Violeta Hernández Andrés 
Tesorera

Consejo Directivo CEPIADET A. C.

Colaboradores en la 
planeación, organización y 

logística del evento

Video y audio

Tomás López Sarabia

Gabriel Sánchez Cruz

Edith Matías Juan 

Violeta Hernández Andrés

Gerardo Martínez Ortega

Flavio Reginaldo Vázquez López

Benedicto Salinas Hernández

Yanelli Castillo García

Andrea Irene Morales Robles

Nancy Martínez Cruz

César Rojas López

Gaby León Ortiz

Jesús Timoteo González Jiménez

Yareli Blas Hernández

Germán Vásquez Pacheco

Guibac López

Francisco García Sosa

Relatoría Maribel González Guerrero
Judith Areli García Avendaño
Erika Laura Arce de la Rosa

Niños y jóvenes de Instituto Cultural Calmécac, de 
San Juan del Río, Oaxaca, bajo la dirección de Na-
thanael Lorenzo Hernández  

Velada musical
 intercultural



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

96

Institución sede del Primer Congreso: Biblioteca Juan de 
Córdoba; al Dr. Michael Swanton, a Yáznaya Elena Agui-
lar Gil y a todos los colaboradores de dicha institución.
Tribunal Electoral del Poder Judicial del Estado de Oa-
xaca

Maribel González Guerrero
Gabriel Sánchez Cruz
Dr. Rodolfo Moreno Cruz (Revisor)

Leonel Fernando Martínez

Roberto Flores Diego

César Rojas López

Agradecimientos 
especiales

Redacción de las Voces del 

Primer Congreso

Diseño de portada

Edición de Fotografía

Diseño



Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural Voces del Primer Congreso Latinoamericano de Justicia Intercultural

Prolongación de Yagul no. 206
Fraccionamiento San José de la Noria, 

Oaxaca de Juárez, Oaxaca
C.P. 68120


